JOURNAL OF
' HADI’_l"H STUDIES

Vol 10. No. 2 (December 2025)
eISSN: 2550-1488
Journalofhadis.usim.edu.my

PERANAN QARA'IN DALAM PENERIMAAN HADIS
DA’IF DI SISI MAZHAB AL-SHAFI’I

(The Role of Qara’in in the Acceptance of Hadith Da‘1f in The Legal Rulings of The Shafi'i School of

Thought)

Ahmad Hafiz Mohd Rozmizi', Mohd Khafidz SoroniZ, Thuraya Ahmad3

L2 Fakulti Pengajian Peradaban Islam, Universiti Islam Selangor, 3Pusat Pengajian Ilmu Kemanusiaan, Universiti Sains

Malaysia

Abstract

The discussion surrounding weak hadiths (da’if) often sparks debates in
academic circles. However, it is known that scholars have long held
differing in their views regarding the permissibility of acting upon weak
hadiths. This study aims to examine the role of qarain in supporting da’if
hadith in the legal rulings of the shafi'i school of thought. The study adopts
a qualitative approach, utilizing a literature review to gather data from
classical arabic references and contemporary sources. An analysis is then
conducted on examples of da’if hadith supported by qara’in, which
renders them applicable in legal practice. The study specifically focuses
on the da'tf hadith found in Fath al- ‘Aziz by al-Rafi’t, a key reference in
the shafi'i school, considering al-Rafi’t's status as a mujtahid in fatwa
within this school. The findings reveal that qara’in plays a crucial role in
ensuring that a da’if hadith remains applicable, even though it is
categorized as weak. In conclusion, the existence of qard’in supporting
da'tf hadith allows such hadiths to be used in legal arguments, despite the
majority of scholars rejecting the use of da’if on their own in establishing
legal rulings.

Keywords: gara’in, da'tf hadith, legal rulings, Shafi'i school, Fath al-
‘Aziz

PENDAHULUAN

Article Progress

Received: 10 November 2025
Revised: 29 November 2025
Accepted: 10 December 2025

*Corresponding Author:

Ahmad Hafiz Mohd Rozmizi.
Fakulti Pengajian Peradaban Islam,
UiS.

Email:
ahmadhafizmohdrozmizi@gmail.com

Mazhab Syafii merupakan salah satu mazhab utama dalam tradisi figh Islam. Sumber hukum utama
mazhab ini, seperti yang disepakati oleh para ulama usul, adalah al-Quran, al-Sunnah, [jma’, dan Qiyas.
Sumber-sumber ini kemudian diperluas dengan menyertakan gawl! sahabi, al-istishab, dan ‘urf sebagai
rujukan tambahan (Ali Gomaah, 2004). Namun, dalam pengkajian kitab-kitab figh Mazhab Syafii,
didapati bahawa beberapa masalah hukum diistinbat berdasarkan hadith da '7f dan mursal. Hadith da 'if
didefinisikan sebagai hadith yang tidak memenuhi syarat penerimaan (magbil) (al-‘Asqalani, 2011). Ia
merangkumi sekurang-kurangnya 16 kategori, daripada da '7f ringan hingga ke tahap mawdii’ (Lugman
Hakim al-Azhari, 2016). al-Nawaw1 (2007) menyatakan bahawa hadith da’if boleh digunakan dalam
konteks fada il, targhib, dan tarhib selagi ia bukan hadith mawdii’. Namun, beliau menegaskan bahawa
dalam hukum-hakam seperti halal dan haram, hanya hadith sahih dan hasan yang boleh dijadikan
rujukan. Walau bagaimanapun, berdasarkan tinjauan terdapat pengecualian dalam praktis Mazhab
Syafii. Sebagai contoh, hadith menekan tanah ketika bangun ke rakaat berikutnya adalah tidak sahih
menurut Bin Baz (2007) dalam fatwanya, sedangkan al-Rafi’1t memasukkan hadith tersebut dalam kitab

Fath al-"Aziz:

LS5 S 4 4y St 3 613 O o e i Lo 00 O s e 2

121

o

L C“”



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Maksudnya:

Daripada Ibn ‘Abbas R.Anhuma: “Bahawa Nabi S.A.W. apabila hendak bangun dalam
solatnya, baginda akan meletakkan tangannya ke tanah seperti orang yang mengadun
adunan”. (al-Rafi’1, 1997: 1/528)

Hal ini menimbulkan persoalan besar iaitu bagaimana Mazhab Syafii, yang pada dasarnya tidak
menerima hadith da’if dalam hukum-hakam, tetapi ulamanya memasukkan hadith da’if sebagai dalil
pengamalannya. Kajian ini bertujuan untuk meneliti penerimaan hadith da if dalam Mazhab Syalfii,
dengan fokus khusus kepada implikasi gara ‘in terhadap hadith da 'if. Qarain, yang merupakan bentuk
jamak daripada garinah, merujuk kepada faktor-faktor yang menyokong dan menguatkan sesuatu dalil.
Dalam konteks hadith ahkam, gara’in berperanan sebagai elemen yang dapat meningkatkan nilai
kekuatan hadith da 7f untuk menyokong pengamalannya. Istilah ini telah dibincangkan oleh ulama
terdahulu seperti Ibn Rajab (2015) dalam Sharh ‘llal al-Tirmidhi dan Ibn Hajar (2011) dalam Nuzhat
al-Nazar. Kajian terkini juga menunjukkan kepentingan gara ‘in dalam menyokong hadith da 'if sebagai
sebahagian daripada rujukan hukum. Oleh itu, artikel ini akan mengkaji peranan gara'in dalam
menyokong hadith-hadith da 7f'yang dijadikan asas hukum dalam Mazhab Syafii.

METODOLOGI

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan melaksanakan kajian kepustakaan untuk
mengumpulkan data daripada rujukan klasik berbahasa Arab dan sumber-sumber kontemporari.
Seterusnya, analisis dilakukan terhadap contoh hadith da’if yang disokong oleh gard'in, yang
menjadikannya layak untuk diamalkan. Kajian ini memberi tumpuan kepada beberapa contoh hadith
yang terkandung dalam kitab Fath al- ‘Aziz karya al-Rafi’1, memandangkan kitab ini merupakan rujukan
penting dalam Mazhab Syafii, selain kedudukan al-Rafi’1 sebagai seorang mujtahid fatwa dalam
mazhab tersebut. Pengkaji akan merujuk kepada penerbitan daripada Ja'izat Dubai al-Dawliyyat li al-
Qur'an al-Kartm yang merupakan syarikat percetakan Kerajaan Dubai. Keistimewaan cetakan ini ialah
ia ditahqiq oleh ramai pengkaji dibawah seliaan Prof. Dr. Muhammad Abd al-Rahim Sultan al-‘Ulama.
Justeru, cetakan ini lebih kemas dan disunting berdasarkan perbandingan beberapa manuskrip.

Imam al-Rafi’1 & Kitab Fath al-‘Azr;

Nama penuh beliau menurut al-Dhahabi (1984) adalah ‘Abd al-Karim bin Muhammad bin Muhammad
bin ‘Abd al-Karim bin al-Fadl bin al-Hasan ibn al-Husayn al-Rafi‘1, al-Qazwini, al-Shafi‘t. Abu al-
Qasim al-Rafi‘1 dilahirkan pada tahun 555H di kota Qazvin. al-Dhahabl menjelaskan bahawa beliau
dididik dengan didikan keagamaan yang baik, dibesarkan dengan suasana persekitaran ilmiah, sejak
kecil lagi beliau sudah menitik beratkan tentang urusan menuntut ilmu. Hal ini kerana bapa beliau
sendiri merupakan salah seorang tokoh ‘alim senior di kota Qazvin, juga merupakan seorang tenaga
pengajar di Masjid Jami‘ kota tersebut. al-Rafi‘T meriwayatkan hadith daripada bapanya, semenjak
masih kecil dan menuntut ilmu daripada bapanya sendiri.

Gurunya yang masyhur

Selain berguru dengan bapanya, al-Dhahabi (1984) menyenaraikan beberapa gurunya yang lain seperti
‘Umar bin As‘ad bin Ahmad, Shahradar bin Shirawayh bin Fanakhsarti, Abti Zur‘ah Tahir bin
Muhammad bin al-Hafiz Muhammad bin Tahir al-Shaybani al-Hamadhani, Abt al-Fath Muhammad
bin ‘Abd al-Baqt bin Ahmad bin Sulayman al-Baghdadr al-Batt1, AbtG Sulayman Ahmad in Hasanawayh
bin HajT al-ZubayrT dan Rajab bin Mazkiir bin Arnub.

Sebagai seorang muhaddith, faqih dan ahli usul yang hebat, al-Rafi‘t mempunyai sangat ramai guru.
Antaranya, seperti yang disenaraikan oleh al-Mubaraki (1901) adalah seperti berikut: Hamid bin
Mahmid bin ‘Alf al-Mawara' al-Nahr, Yahya bin Thabit al-Baqqal al-Wakil, al-Hasan bin Ahmad bin
al-Hasan al-Hamadhant al-° Attar, Abii Bakr Muhammad bin Abt Talib al-Darir al-Qazwini, ‘Abdullah
bin Abt al-Fatiih bin ‘Imran al-Faqth, ‘Ali bin ‘Ubaydillah al-Hasan, Ahmad bin Isma‘il bin Yasuf al-
Talagani al-Qazwini al-Shafi‘T dan ramai lagi. Kesemua guru-gurunya ini membuktikan bahawa al-
Rafi‘1 bukan sahaja menguasai ilmu figh, tetapi beliau mempunyai ramai guru dalam hadith.

122



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Hasil penulisan

Sebagaimana kesungguhannya menekuni pelbagai bidang ilmu, kitab yang dihasilkan al-Rafi‘1 juga
terdiri daripada pelbagai cabang ilmu. Hal ini menunjukkannya tidak berpada dengan satu bidang
khusus seni ilmu atau bidang kemahiran dalam penulisan karya, bahkan beliau merangkum pelbagai
disiplin ilmu.

Dalam ilmu figh beliau telah menghasil kitab seperti berikut:

1. al-*Aziz Sharh al-Wajiz atau al-Sharh al-Kabir.

2. al-Sharh al-Saghir yang merupakan syarah kepada kitab al-Wajiz, lebih kecil berbanding a/-
Sharh al-Kabir dan ia ditulis selepasnya, dan lebih ringkas berbandingnya.

3. al-Muharrar fi al-Figh. Selain al-Rafi‘T mensyarahkan al-Wajiz, beliau juga meringkaskannya
dengan dinamakan al-Muharrar fi al-Figh. Kitab ini kemudiannya diringkaskan intipatinya
oleh al-Nawaw1 di dalam Minhdj al-Talibin.

4. al-Mahmud, sebuah kitab dalam figh yang amat ringkas, menurut Ibn Hidayatullah (1982)
sempat ditulis sehingga akhir bab al-Salah dan ketebalannya mencapai jumlah lapan jilid
sebelum al-Rafi‘T menghentikan penulisannnya untuk mula menulis kitab al-‘A4ziz.

5. al-Tadhnib sebuah kitab dalam perbahasan furu‘ dalam satu jilid; penuh dengan faecdah-faedah
ilmu, dan komentar tambahan terhadap intipati kitab a/-Wajiz. Menurut al-Hayis (2016), kitab
ini kemudiannya diringkaskan oleh al-Nawaw1 dengan judul al-Muntakhab.

Dalam ilmu hadith beliau diketahui menghasilkan kitab seperti Sharh Musnad al-Shafi‘t, Arba‘iin
Hadithan dan Amalr “ald Thalathin Hadithan. Manakala dalam ilmu tafsir pula beliau menghasilkan
kitab berjudul al- Amali al-Sharihah ‘ald Mufradat al-Fatihah. Dalam ilmu sejarah beliau turut
menghasilkan beberapa kitab seperti al-Tadwin fi akhbar Qazwin, al-Ijaz fi Akhtar al-Hijaz dan al-
Qawl al-Fasl fi Fadl Abt al-Fadl.

Pengenalan kitab Fath al-‘Aziz

al-Qadi Ibn Shuhbah (1987) yang merekodkan biografi al-Rafi‘T menegaskan bahawa nama asal kitab
ini ialah al-‘Aziz Sharh al-Wajiz. Hal ini seperti yang dinyatakan oleh penulisnya sendiri pada
pendahuluan karyanya itu, apabila beliau berkata: “Dan saya namakan buku ini dengan nama: ‘al-Aziz
Sharh al-Wajiz.” Fakta ini juga menyebabkan tidak berlaku khilaf dalam kalangan ulama penisbahan
kitab al-‘Aziz fi Sharh al-Wajiz kepada al-Rafi‘1.

Namun, menurut al-Nawaw1 (2003) sebahagian ahli ilmu mengambil langkah berjaga-jaga dan cuba
mengelakkan daripada menggunakan nama a/-°A4ziz secara mutlak pada mana-mana kitab selain kitab
Allah, iaitu al-Qur an. Sebaliknya mereka menamakannya sebagai: al-Fath al-‘Aziz Sharh al-Wajiz atau
Fath al-*Aziz fi Sharh al-Wajiz atau Sharh al-Wajiz.

Jelaslah bahawa penamaan kepada Fath ‘Aziz Sharh al-Wajiz adalah dibuat oleh ulama kemudian dan
kitab ini masyhur dengan nama itu. Namun, pentahgqiq kitab ini, al-Hayis (2016) tidak bersetuju dengan
penukaran nama judul kitab ini dan menyifatkan sebagai suatu penyelewengan. Hal ini kerana, al-Rafi‘1
sendiri telah menjelaskan maksud daripada judul kitab yang dipilihnya ialah:

55 el Gl dieg 3 GudlsE) B e 5k
Maksudnya:
“Dan karya ini adalah sukar bagi orang-orang yang mundur akalnya dari suatu sudut

makna, namun mulia bagi orang yang hebat dan memerhatikannya dengan baik dari sudut
makna yang lain.”

Justeru, penamaan kitab ini kepada al-‘A4ziz adalah dari sudut bahasa yang dikehendaki oleh al-Rafi‘l
sendiri. a tidak dikaitkan dengan nama Allah atau seumpamanya. Apabila melihat dari sudut ini maka
tiada keperluan untuk menambah judul kitab kepada Fath al-‘Aziz fi Sharh al-Wajiz.

Kitab syarah Fath al-‘Aziz
Walaupun kitab Fath al-Aziz sudah cukup tebal kerana mencapai belasan jilid, bahkan cetakan Ja'izat
Dubai al-Dawliyyat li al-Qur'an al-Karim bersama tafiqiq telah mencapai 23 jilid, namun sebahagian

123



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

ulama berpandangan kitab ini perlu dihuraikan teksnya dan ditambah permasalahan fighnya. Atas usaha
ini, sebahagian ulama mensyarahkannya, antara yang disenaraikan oleh Hajt Khalifah (2020) ialah a/-
Diar al-Nazim fi Sharh Ishkal al-Kabir karya Muhammad bin Ahmad ibn al-Rabwah (w. 764H),
Khabaya al-Zawdya yang ditulis oleh Abt ‘ Abdillah Muhammad bin Bahadir bin Abdullah al-Zarkashi
(w. 794H) yang merupakan murid kepada al-Isnaw1 dan al-Zahir ‘ala Figh al-Sharh al-Kabir oleh
Muhammad bin Muhammad bin al-Khadir al-Asdi al-‘TzrT (w. 875H).

Kitab ringkasan Fath al-*Aziz

Sebaliknya terdapat sebahagian ulama yang berpandangan kitab ini terlalu besar sehingga perlu
diringkaskan untuk memudahkan pengajian figh Mazhab Syafii. Justeru, antara yang memberikan
khidmat meringkaskannya menurut al-Mubaraki (1901) ialah Ibrahim bin ‘Abd al-Wahhab al-Zinjani
(w. 666H) yang beliau menamakannya sebagai: Nagawat Fath al-‘Aziz, selesai ditulis pada bulan
Syaaban tahun 625H, al-Nawawi (w. 676H) meringkaskannya dengan judul Rawdat al-Talibin wa
‘Umdat al-Muftiyyin, ‘Abdullah bin ‘Abd al-Rahman bin ‘Aqil al-Qurasht (w. 769H) dengan judul
Mukhtasar Sharh al-Rafi‘t li wajiz al-Ghazalr, * Abd al-Rahim al-Isnawi (w. 772H) dengan judul Talkhis
al-Rafi‘t al-Kabir, Ahmad bin Hamdan al-Azru‘l (w. 645H) dengan judul al-Tawassut wa al-Fath
bayna al-Rawdat wa al-Sharh dan Salih bin ‘Umar bin Raslan al-°Asqalant (w. 643H) dengan judul
Talkhis al-Fawa‘id al-Mahdah ‘ala al-Rafi‘t wa al-Rawdat.

PERBAHASAN TENTANG QARAIN

Istilah gara‘in telah digunakan oleh para ulama sejak dahulu lagi di antaranya Ibn Rajab (2015) yang
mengatakan, “Ketahuilah tiada pertentangan antara kalam al-Huffaz (muhadithin) dan kalam al-Fuqaha'
pada bab ini (kehujahan hadith mursal), sesungguhnya para al/-Huffaz itu mereka hanya berkehendak
kesahihan hadith-hadith tertentu, sekiranya ia mursal maka ia tidak sahih mengikut penilaian mereka
disebabkan terputus sanadnya dan tidak bersambung sanadnya kepada Nabi S.A.W. Adapun fugaha
yang dikehendaki mereka ialah kesahihan makna yang ditunjukkan daripada sesuatu hadith, apabila
dibantu hadith mursal dengan gara ‘in yang menunjukkan ada baginya asal, maka kuat dhann dengan
kesahihan apa yang ditunjukkan dalam hadith, maka boleh berhujjah dengannya bersama diliputi
dengannya daripada gara ‘in tersebut”.

Selain itu, istilah gard’in juga digunakan secara jelas oleh Ibn Hajar al-Asqalani (2011) yang
mengatakan, “Khabar yang disokong dengan gard’in ada beberapa jenis, sebahagiannya apa yang
dikeluarkan oleh al-Bukhari dan Muslim dalam kitab Sahih mereka, riwayat yang tidak sampai ke tahap
mutawatir maka ia disokong dengan gara ‘in”. Niir al-Din ‘Itr (2011) yang membuat nota kaki kepada
Nuzhat al-Nazar telah menyatakan al-muhtaf bi al-qara’in ialah yang terdapat padanya sifat atau
keadaan yang menguatkannya. Justeru, apabila pengkaji menggunakan istilah gard’in di sini, ia
merujuk secara khusus kepada faktor-faktor yang menguatkan sesuatu hadith.

al-Zarkasht (1994) telah menyebutkan sebahagian gara ‘in dalam kitabnya dengan mengatakan, antara
qarinah ialah khabar yang berlaku dengan kehadiran Nabi dan tidak diingkari baginda, khabar dengan
kehadiran ramai orang sehingga mustahil mereka sepakat untuk berdusta, kesepakatan umat dengan
qabul (penerimaan) atau beramal atau meliputi dengan gara ‘in tertentu. Adapun, takrif yang diberikan
oleh Rashid Muhammad Mas’tad (2008), gara’in ialah suatu kecenderungan ulama hadith untuk
menguatkan hadith atau melemahkannya atas dasar sebab yang bersambung dengannya atau kuat
sangkaan (ghalabah al-dhann) di sisinya selepas mengkaji hukumnya secara terperinci dan
menghimpunkan jalur-jalur periwayatannya”. Takrif yang disebutkan oleh Rashid Muhammad Mas’ud
adalah umum. Adapun bagi kajian ini, istilah gara ‘in digunakan dengan maksud penguat semata-mata,
sebagaimana penggunaannya oleh Ibn Rajab, Ibn Hajar, al-Zarkashi dan Nir al-Din ‘Itr seperti yang
telah dibahaskan di atas.

Qara’in terbahagi kepada dua, iaitu gara’in al-muttasilah dan gard’in al-munfasilah (Abdullah
Muhammad Hasan, 2013). Qara’in al-muttasilah ialah gara‘in yang berhubung dengan hadith, maka
kajian gara’in al-muttasilah berkait dengan sanad dan matan bagi hadith yang dikaji. Manakala,
Qarad’in al-munfasilah pula ialah gard’in yang terpisah daripada hadith atau faktor luaran yang

124



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

membantu makna dan mengiringi pengamalan sesuatu hadith. Antara contoh gara'in al-munfasilah
ialah al-talaqqt bi al-qabil (kesepakatan dengan penerimaan) (Asaad Rezq Ahmed, 2022).

Justeru, dapat disimpulkan gara ‘in ialah sokongan untuk menguatkan sesuatu hadith dengan kehadiran
faktor dalaman atau faktor luaran. Melalui Qara ‘in boleh menguatkan sanad dan matan sesuatu hadith
yang diriwayatkan oleh golongan muhadithin. Manakala aspek yang dibahaskan dalam artikel ini ialah
qara‘in yang menyokong penerimaan sesuatu hadith da 'if dalam hukum-hakam. Malah, terbukti wujud
qara’in yang boleh menguatkan makna sesuatu hadith yang dipraktikkan golongan fugahda'.

Qara’in yang Menguatkan Sanad dan Matan
Qard’in jenis ini ialah gard ‘in al-muttasilah kerana berkait dengan faktor dalaman hadith yang menjadi
sokongan kepada sanad atau matan hadith. Kajian Zayn Muhammad Husayn (2011) telah
menyenaraikan tiga gard ‘in dalam aspek ini seperti berikut:

1. Menguatkan hadith dengan a/-mutaba’at.

2. Menguatkan hadith dengan al/-shawahid.

3. Menguatkan hadith dengan hadith al-mawquf (tetapi marfii’ hukman).

Qara’in ini digunakan oleh ulama yang menilai hadith mawgiif tetapi dihukumkan sebagai marfii’
hukman sebagai lebih kuat daripada hadith marfii” yang sanadnya da 'if. Kajian Ahmad Sabiq pula telah
menambah satu lagi gara ‘in iaitu kelemahan sesuatu hadith tidak disepakati oleh para muhaddith, ini
memberi ruang untuk hadith da’if diamalkan bagi muhaddith yang tidak menda ifkannya (Ahmad
Sabiq, 2020).

Perkara yang sama dijelaskan oleh pengkaji kitab al-Umm, Ayman Mustafa (2019) yang menyatakan
bahawa guru al-Shafi’1 yang bernama Ibrahtm bin Muhammad Abiai Yahya telah dinilai da 'if oleh ramai
muhadithin, namun al-Shafi’1 menilai gurunya thigah dan berhujah dengan hadithnya. Selain itu, beliau
menambah lagi gara ‘in seperti berikut:
1. al-Shafi’imenggunakan riwayat daripada perawi yang da 'if daripada jalur gurunya yang thiqah.
2. Menggunakan riwayat perawi yang da’if yang disepakati penerimaannya oleh perawi yang
thigah.

Qard’in ini lazimnya digunakan oleh para muhadithin untuk menguatkan sesuatu hadith. Secara
zahirnya, ia boleh ditemui dalam kitab takhrij seperti Talkhis al-Habir.

Qara’in yang Menguatkan Makna Hadith
Qara’in dalam aspek ini lazimnya digunakan oleh para fugaha® yang mengkaji faktor luaran untuk
menguatkan sesuatu hadith yang da 7. Qara’in dalam aspek ini seperti berikut:
1. Menguatkan hadith dengan talaqqi al-ummat bi al-qabiil.
2. Menguatkan hadith da 7f dengan ijmak.
3. Menguatkan hadith da 7f dengan keselariannya dengan ayat daripada al-Quran.
4. Menguatkan hadith da 7f dengan keselariannya dengan fatwa ulama atau diamalkannya dengan
keputusannya.
Menguatkan hadith da 'if dengan keselariannya dengan giyas (al-Aydris, 2011).
Hadith da’7f boleh diamalkan mengikut usul mazhab tertentu seperti hadith mursal yang
diterima oleh Mazhab Maliki dan hadith da’if yang diterima dalam Mazhab Hanafi (Ahmad
Sabiq, 2022).
7. Dikuatkan dengan perbuatan para sahabat.
8. Diamalkan hadith da’if kerana terdapat dalamnya pemerincian, huraian atau pengkhususan
kepada riwayat yang lebih kuat.
9. Diamalkan sebagai galakan dan bukan sebagai dalil yang mewajibkan (Ayman Mustafa, 2019).

SN

Pada pandangan pengkaji moden seperti Mohammed Abullais (2011) beliau turut membincangkan
garain seperti di atas tetapi beliau menggunakan istilah ‘awadid yang membawa pengertian penyokong
atau penguat. Antara ‘awadid yang disenaraikan oleh beliau ialah:

1. Terdapat beberapa riwayat.

125



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

2. Talaqqi al-ummat li al-hadith bi al-qabiil.

3. Selari dengan zahir makna al-Qur an.

4. Menguatkan atau melemahkan hadis dengan penemuan sains moden.
Justeru ‘awadid pertama adalah untuk menguatkan sanad manakala selebihnya ialah menguatkan
matan. Menariknya, ‘awddid tidak pernah disebutkan oleh ulama terdahulu namun ditambah oleh
Mohammed Abullais (2011) sebagai salah satu penyokong yang boleh mengangkat hadis kepada fasan
li ghayrih.

Dalam kajian Khafidz Soroni pula (2022) telah menyimpulkan bahawa hadith mursal boleh dikuatkan
dengan lima gara ‘in berikut:
1. Disokong oleh hadith mursal lain yang berbeza jalan riwayatnya.
2. Disokong oleh hadith musnad sama ada sahih mahupun da 'if, kerana sekalipun da 'if ia mampu
menguatkan antara satu sama lain.
3. Disokong oleh kata-kata atau perbuatan para sahabat.
4. Disokong oleh fatwa jumhur ulama atau kebanyakan ahli ilmu.
5. Disokong oleh giyas.
al- Suyut1 (2010) menukilkan daripada Abii al-Hasan bin al-Hashar sepertl berlkut

Jy\umjs A OS2 T aiblgs u\.\fo,\wguis?\;\ et i 4l ks B8
’/\’4.5 &;}JJW JMJ\

/

Maksudnya :
“Terkadang seorang fagih mengetahui kesahihan sesuatu hadith apabila tiada pendusta
dalam sanadnya dengan keselarian hadith tersebut dengan ayat al-Qur an atau selari dengan
sebahagian usul syariat, maka dianggap demikian itu dengan penerimaannya dan beramal
dengannya”.

Qard’in ini merupakan kaedah yang digunakan oleh fiugaha® untuk menguatkan hadith da’if. Dengan
adanya gard'in ini, para fuqaha' dilihat mengamalkan sebahagian hadith da’if. Penting untuk
membezakan antara hadith da’if yang digunakan sebagai hujah dengan hadith da’if yang diamalkan
bersama gara ‘in. Contoh penerapan gara ‘in terhadap hadith dapat dilihat melalui Sunan al-Tirmidhi,
di mana al-TirmidhT memberikan komen terhadap hadith-hadith da ’7f'yang dimuatkan dalam kitabnya.
Contohnya sepertl berikut:

NG JWJJJ*’J;CB"L\JW ’;‘“»YG;L@}G@Z:};L&\“.&;—
Ls 3 ) o oW o e e g e el Lo & 0,25 8 s
St K53

(Sunan al-Tirmidhi, Kitab: al-Nikah, Bab: Ma ja'a {1 al-Zawjayn al-Mushrikin yuslim
ahaduhuma, no.1142.)

Maksudnya:
“Ahmad bin Man1’ dan Hannad telah memberitahu kami, Abti Mu’awwiyyah daripada al-
Hajjaj daripada ‘Amr bin Shu’ayb daripada bapanya daripada datuknya bahawa Rasulullah
S.A.W. memulangkan anaknya Zaynab kepada al-‘AsT bin al-Rab1’ dengan mahar yang
baharu dan nikah yang baharu”.
al-Tirmidht (2009) telah memberikan komentar selepas hadith ini dengan katanya:

J,J e egudy s pegte I3 Jus st F‘J\ g 23 Jus AR ROIERY

23

33 ,uxg :;};L;;J\j ;;955‘9\3 g..i\ UJ O™ J;j Y {,w

126



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Maksudnya:

“Hadith ini pada sanadnya terdapat kritikan dan pada hadith riwayat lain juga terdapat
kritikan, namun beramal dengan hadith ini di sisi ulama... Ini adalah pandangan Malik
bin Anas, al-Awza’1, al-Shafi’1, Ahmad dan Ishaq”.

Setelah al-Tirmidhi menjelaskan hadith tersebut da 'if, beliau turut mendatangkan gara ‘in iaitu hadith
tersebut diamalkan oleh ramai ulama seperti yang disenaraikan di atas. Hal ini menunjukkan, sekalipun
hadith tersebut da’if namun terdapat gara in yang menjadi penyokong kepada hadith ini iaitu talagqt
al- ‘ulama’ bi al-qabil.

Berdasarkan gara’in yang telah disenaraikan, terdapat perbezaan kaedah gard’in yang dipraktikkan
oleh muhadithin dan fugaha . Kajian muhadithin terhad kepada kajian pada dua aspek utama hadith,
iaitu sanad dan matan. Jika sesuatu hadith dinilai da if setelah penelitian terhadap kedua-dua aspek
tersebut, maka ia kekal dinilai sebagai da 7f. Sebaliknya, fugaha' memiliki ruang lingkup kajian yang
lebih luas, kerana mereka mengambil kira gara’in atau faktor luaran yang memberi sokongan kepada
pengamalan sesuatu hadith da 7f. Kaedah ini tidak hanya terhad kepada sanad dan matan, tetapi turut
melihat kepada makna hadith yang disokong oleh garad'in tertentu. Namun begitu, gara’in yang
digunakan haruslah muktabar seperti yang telah disenaraikan, agar pengamalan hadith da if tersebut
mendapat sandaran yang kukuh dan dapat diterima dalam konteks keilmuan Islam.

HADITH-HADITH KAJIAN

Hadith 1
al-Rafi’1 ketika mensyarahkan kalam al-Ghazali dalam a/-Wajiz, beliau telah memasukkan hadith
berikut dalam kitabnya:
LS e 25 Jo 430 55 e (356 15) 08 dlos o i Lo @ss ol uﬂu BN
A }C“J
Maksudnya:
Daripada Ibn ‘Abbas R.Anhuma: “Bahawa Nabi S.A.W. apabila hendak bangun dalam

solatnya, baginda akan meletakkan tangannya ke tanah seperti orang yang mengadun
adunan”. (al-Rafi’1, 1997: 1/528)

Ibn al-Mulaqqin (2011) telah menyatakan bahawa hadith ini gharib, tidak dikenali, tidak sahih dan tidak
boleh berhujah dengannya seperti yang dinyatakan oleh Ibn al-Salah. al-Nawaw1 (1928) pula berkata
hadith ini da if, batil, tiada asal baginya. Sekalipun Ibn Hajar (1979) setuju dengan kelemahan hadith
ini, namun pada akhir perbahasannya beliau mendatangkan riwayat al-Azraq bin Qays seperti berikut:

,&i“&w},m} Juquu;,;i“mMm} Ju@,u /“L“;\;m}

-

U,J:UJ\.L:.OU_:\ JUJM}JQJJY\U,CLMJW a“/“/}eﬂ/y\\.‘;&
106 A e 6l g e B BT A6 s e A sl G lmid 3hy R
" *Msd rum \L;;M&ujivw\”

Terjemahannya:

‘Al1 bin Sa‘1d al-Razi menceritakan kepada kami, dia berkata: ‘Abdullah bin ‘Umar bin
Aban menceritakan kepada kami, dia berkata: Yunus bin Bukayr menceritakan kepada
kami, dia berkata: al-Haytham bin ‘Alqamah bin Qays bin Tha‘labah menceritakan kepada
kami, dari al-Azraq bin Qays, dia berkata. “Saya melihat ‘Abdullah bin ‘Umar R.Anhuma
berta jin dalam solat, beliau menekan tangan ketika bangun berdiri. Maka saya bertanya:
Apa ini wahai Aba ‘Abd al-Rahman? Dia berkata: Saya melihat Rasulullah S.A.W.
berta jin dalam solat”. (al-Tabarani, 1995)

127



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

al-Dhahabi (1984) dalam menilai sanad hadith ini menyebut perawi ‘Al1 bin Sa‘1d al-Razi sebagai ahli
hadith yang unggul, namun beliau turut mendatangkan nukilan daripada al-Daraqutni bahawa dia tidak
mantap dalam hadithnya yang merupakan satu penilain jarh yang menunjukkan kelemahannya. Bagi
perawi ‘Abdullah bin ‘Umar bin Aban pula dinilai imam yang thigah (al-Dhahabi, 1984). Yiinus bin
Bukayr dinilai sebagai sadiiq (al-Dhahabi, 1984). Adapun bagi perawi yang bernama al-Haytham bin
‘Algamah bin Qays bin Tha‘labah tidak ditemui penilaian berkenaannya. al-Azraq bin Qays pula dinilai
thigah (al-Mizz1, 1983). al-Shibli (2014) menilai hadith ini da 'if.

Oleh kerana hadith yang dikaji dinilai tiada asal baginya, maka tiada hadith yang boleh menjadi shahid
kepada hadith di atas. Walau bagaimanapun, menurut al-Nawaw1 (1928) disunatkan untuk menekan
tangan ke tanah ketika hendak bangun sama ada daripada duduk atau daripada sujud bagi orang kuat
atau orang yang lemah, lelaki atau wanita adalah berdasarkan hadith riwayat Malik bin al-Huwayrith
R.A.:

B E ¥ B damy s il sined s b
Terjemahannya:
“Apabila baginda mengangkat kepalanya dari sujud kedua, baginda duduk, lalu menekan

tanah dengan kedua-dua tangan baginda, kemudian bangun berdiri”. (Sahth al-BukharT,
1/164, Kitab: al-Adhan, Bab: Kayf ya‘tamid ‘ala al-ardh idha gd@ma min al-rak‘ah, no.824.)

Justeru, menurut al-Nawaw1 (1928) apabila dinyatakan bahawa menekan tanah dengan kedua-dua
tangan baginda maka yang dimaksudkan ialah telapak tangan tanpa sebarang khilaf. Oleh itu, beliau
menolak hadith za jin di atas kerana ia membawa maksud untuk bangun berdiri perlu menekan tanah
dengan tangan yang dikepal. Dengan demikian, al-Nawaw1 berkata sekalipun hadith tersebut sahih
maknanya maka yang dimaksudkan ialah menekan tangan dengan telapak tangan seperti orang tua dan
bukan dengan maksud kepalan tangan seperti tukang roti.

Ibn Hajar (1979) turut bersetuju dengan kenyatan al-Nawaw1 di atas, kemudian beliau menukilkan
kenyataan daripada Ibn al-Salah seperti berikut: “Dan ramai dalam kalangan orang bukan Arab
mengamalkan perkara ini, iaitu menetapkan suatu tatacara syarak dalam solat yang tidak thabit asalnya.
Sekalipun hadis itu sahih, ia tetap bukan membawa maksud tersebut, kerana a/- ‘gjin dalam bahasa Arab
merujuk kepada orang yang sudah lanjut usia”.

Para ulama telah khilaf pada menetapkan kesunahan ketika bangun ke rakaat berikutnya sama ada sunah
bangun dengan menekan tapak tangan ke tanah atau sunah bangun dengan terus dengan lutut. Ibn Rajab
dalam Fath al-Bari telah menjelaskan sebahagian ulama menghukum sunah berdiri dengan menekan
tapak tangan ke tanah dan ini merupakan pandangan Malik, al-Shafi’1 dan Ishaq. Dan terdapat riwayat
bahawa Ahmad turut melakukannya, tetapi ditakwil al-Qadi Abu Ya’la dengan mengatakan Ahmad
melakukannya kerana uzur dan tua. Selain itu, terdapat riwayat bahawa ia dilakukan oleh ramai
daripada salaf. Antaranya ‘Umar, ‘Ubadah, ‘Umar bin ‘Abd al-‘Aziz, Makhiil dan al-Zuhri. Malah,
‘Ata’ menyatakan bahawa melakukan demikian lebih menunjukkan tawadhuk pada Allah (Ibn Rajab,
1997)

Pada pandangan pengkaji, hadith a/-Ta jin oleh Ibn ‘ Abbas ini sangat lemah, tetapi pada bab ini terdapat
hadith lain yang sahih yang membawa maksud yang sama. Apabila diselidiki susunan hadith ini dalam
kitab Fath al- ‘Aziz, maka didapati al-Rafi’1 mendatangkan hadith ini selepas hadith riwayat Malik bin
al-Huwayrith yang menunjukkan hadith da 7f ini dijadikan pemerinci kepada hadith sahih tersebut
sahaja. Adapun bagi lafaz al- ‘ajn terdapat hadith yang da ’if yang menunjukkan bahawa Ibn ‘Umar juga
melakukannya dalam solatnya. Hadith ini turut didatangkan Ibn Hajar ketika menjelaskan tentang
hadith Ibn ‘Abbas sebagai istishhad.

Pengkaji berpandangan al-Rafi’1 memasukkan hadith yang tiada asal ini adalah kerana ia diisyaratkan
oleh al-Ghazalt dalam al- Wajiz. Justeru, ketika mensyarahkan teks tersebut, al-Rafi’T membawakan teks
hadith tersebut, namun pada hakikatnya hadith itu bukan hadith utama, melainkan hadith pemerinci
kepada hadith yang sahih riwayat Malik bin al-Huwayrith. Walau bagaimanapun, menekan tangan ke

128



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

tanah sebelum bangun berdiri adalah disunatkan dalam Mazhab Syafii seperti yang disebut oleh al-
Shafi’t:

U&A::Lqup)Y\J&/ /e/d\ M\ddﬁbj“zﬁ’“—“w(’bgﬁ L.%.b—b\.\.éj
38 Vs ki ¥ AT s ol B Jiadly Gsply coitl) acsf G O A0 B

°

nos %

-

[LUAN

Terjemahannya:
“Dan dengan ini, kami mengikuti pendapat ini dan menyarankan kepada sesiapa yang
bangkit daripada sujud atau bangkit daripada duduk dalam solat agar menekan kedua-
dua tangan pada tanah sebagai perbuatan yang mengikuti sunah. Ini adalah lebih
mendekati kepada sifat tawadhuk dan lebih membantu orang yang sedang solat, serta
lebih memastikan agar dia tidak terjatuh atau hampir jatuh.” (al-Shafi’1, 1990)

Walau bagaimanapun, al-Shafi’t tidak menggunakan istilah al/- ‘ajn yang menunjukkan beliau tidak
berdalil dengan hadith Ibn  Abbas atau hadith Ibn ‘Umar, namun beliau berdalilkan dengan hadith sahih
riwayat Malik bin al-Huwayrith. Tambahan lagi, Ibn Rajab telah menukilkan bahawa amalan ini adalah
pandangan salafussoleh seperti ‘Umar, ‘Ubadah, ‘Umar bin ‘Abd al-‘Aziz, Makhul, al-Zuhri, ‘Ata’,
Malik, al-Shafi’1 dan Ishaq. Rumusannya, hadith Ibn ‘Abbas adalah lemah menurut al-Nawawi (1928)
dan tidak boleh berhujah dengannya, namun terdapat hadith lain yang semakna dengan hadith tersebut
yang menunjukkan bahawa sekalipun dari segi sanad hadith tersebut tidak dapat disahihkan tetapi
maknanya sesuai dengan hadith yang sahih. Malah, ia diamalkan oleh ramai ulama daripada sahabat,
tabi’in dan para mujtahid mutlak.

Hadith 2

m.cjf ARG (,.Jz’d\ d) Ola 2 (Jus ('5

R IUTIES JE S v o ]
Terjemahannya:

Bahawa baginda S.A.W. bersabda: “Apabila salah seorang daripada kamu rukuk lalu dia

membaca a3 4 0= tiga kali, maka sempurna rukuknya dan jumlah itu adalah paling

/ng\’sg”:JGf s el Lo 4
35 O taaghd (3 6 d5 13 HBJOUS

minimum. Apabila dia sujud dia membaca 3 g Sl tiga kali, maka sempurna sujudnya
dan jumlah itu adalah paling minimum?”. (al-Rafi’1, 1997)

Ibn al-Mulaqqin (2004) memutuskan hadith ini adalah mungati’ kerana ‘ Awn tidak bertemu dengan Ibn
Mas’ud seperti yang dinyatakan oleh ramai imam. Walau bagaimanapun, hadith ini mempunyai shahid
yang telah disahihkan oleh Muhammad al-Amin al-Harar1 (2018) daripada riwayat Ibn Majah seperti
berikut:

eie

J‘:/T Lo.\j UJ Ja-u,c

%

&
I
»:‘_
c.
%
c,\
k. \

%
&

Terjemahannya:
“Muhammad bin Rumh al-MisrT memberitahu kami, dia berkata: Ibn Lahm’ah telah
mengkhabarkan kepada kami, daripada ‘Ubaydillah bin Abi Ja’far, daripada Abr al-Azhar,
daripada Hudhayfah bin al-Yaman, bahawa dia mendengar Rasulullah membaca §; b2
«4) dalam rukuknya tiga kali dan membaca J:31 3 &= dalam sujudnya tiga kali. (Sunan

Ibn Majah, Kitab: Igamat al-Salah wa al-Sunnah fiha, Bab: al-Tasbih f1 al-Ruka‘ wa al-
Sujid, no.888)

129



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Namun, hadith ini turut tidak terlepas daripada penilaian da 7f sekiranya dinilai secara bersendiri kerana
pada sanadnya terdapat Abii al-Azhar al-Mist1 yang bertaraf magbil (Ibn Hajar, 1938). Hadith yang
sama turut diriwayatkan oleh al-Daraqutni dengan sanad yang padanya terdapat Muhammad bin Abi
Layla dan dia adalah da’if (al-Nawaw1, 1928). Nama beliau yang lengkap ialah Muhammad bin ‘Abd
al-Rahman bin Ab1 Layla. Ibn Hajar meletakkan statusnya sebagai sadiig tetapi mempunyai kes hafalan
yang teruk (Ibn Hajar, 1986). Namun, hadith Hudhayfah boleh menaik taraf hadith Ibn Mas’td menjadi
hasan li ghayrih dengan sokongan daripada shawdhid yang telah disenaraikan ini.

Selain itu, hadith ini mempunyai garinah yang lain iaitu diamalkan oleh jumhur ulama seperti yang
dijelaskan oleh al-Zuhayli (2010) bahawa mazhab Hanafi, Syafii dan Hanbali berpandangan sekurang-
kurang tasbih dalam rukuk dan sujud ialah tiga kali berdasarkan hadith ini. Manakala dalam Mazhab
Maliki, tiada had yang ditentukan.

Dengan sokongan di atas hadith Hudhayfah menjadi hasan li ghayrih. Jumhur ulama berdalilkan hadith
Ibn Mas’iid dan Hudhayfah bagi menetapkan jumlah minimun untuk bertasbih dalam rukuk dan sujud.
Bahkan kata Ibn Qudamah (2003), ini juga adalah pandangan al-Shafi’1, dan ahli ra’y. Ahmad
menyatakan dalam Risalahnya, telah datang hadith daripada al-Hasan al-BasrT bahawa dia berkata,
tasbih yang sempurna ialah tujuh kali, pertengahan ialah lima kali dan paling kurang ialah tiga kali.
Fakta ini dapat dilihat daripada kajian Wahbah al-Zuhaylt dalam kitabnya al-Figh al-Islami. Hanya
Mazhab Maliki tidak menetapkan jumlah tertentu. Antara hadith yang turut menjadi sokongan kepada
hadith di atas ialah hadith berikutnya yang diisyaratkan oleh al-Rafi’1 secara ringkas iaitu riwayat
“Ugbah bin Amir

“%
é‘—
B
B
C.
K, \
C
Z\
C.
Gn
E’-
*Z
.
CL
(%gi
tE:
& o
av

B56 4”97\.2233 PN ut,w :J6 dsz 135 656 m;j (,JMS\ 5 o ;J@
Terjemahannya:
“Ahmad bin Ytnus memberitahu kami, al-Layth ibn Sa’d memberitahu kami, daripada
Ayyib bin Musa atau Miusa bin Ayyiib, daripada seorang lelaki daripada kaumnya,
daripada ‘Ugbah bin ‘Amir dengan makna yang serupa tetapi terdapat tambahan, dia
berkata: Rasulullah S.A.W. apabila rukuk baginda membaca 123 vbas g S tiga kali

dan ketika sujud baginda membaca ».:25 &9 & o tiga kali.” (Sunan Aba Dawud, Bab:

Tafr1’ Abwab al-Rukt® wa al-Sujid, Bab: Ma yaqulu al-rajul f1 ruka‘ihi wa sujudihi,
n0.870)

Oleh kerana hadith riwayat ‘Ugbah bin ‘Amir ini juga da if kerana berlaku ziyadah padanya, namun
hadith ini turut mempunyai shahid melalui riwayat Hudhayfah yang turut dinilai da 'if oleh Ibn Hajar
(1979). Justeru, hadith ini sebagai sokongan kepada bilangan tasbih dalam rukuk dan sujud tiga kali,
walau bagaimanapun terdapat penambahan lafaz wabihamdihi pada lafaz tasbih yang diisyaratkan oleh
al-Rafi‘1 dan al-Nawawt (1928) juga memberi galakan untuk menambahkannya.

Hadith 3
iy ¥ S i 2k V' 6 s gl b Lo SIS B e ok
: L;L; 555l
Terjemahannya:

Daripada ‘A‘ishah R.Anha bahawa Nabi S.A.W. bersabda: “Tidak diterima solat
melainkan dengan bersuci dan berselawat ke atasku”. (al-Rafi’1, 1997)

130



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Ibn al-Mulaqqin (2004) menjelaskan asal bagi hadith ini terdapat dalam Sunan al-Daraqugni daripada
hadith ‘Amr bin Shamr daripada Jabir berkata, al-Sha‘b1 berkata: Saya mendengar Masriiq bin al-Ajda‘
berkata, ‘A‘ishah R.Anha berkata: Sesungguhnya saya mendengar Rasulullah S.A.W. bersabda, “Tidak
diterima solat melainkan dengan bersuci dan berselawat ke atasku”. Kemudian beliau berkata, ‘Amr
dan Jabir adalah da 'if. Dan al-Bayhaqi menjelaskan sanad hadith ini da if. al-Daraqutni dan al-Bayhaqit
juga meriwayatkan dalam Sunan mereka daripada riwayat ‘Abd al-Muhaymin bin ‘Abbas daripada
bapanya, daripada datuknya Sahl bin Sa‘d secara marfii‘: “Tiada solat bagi orang yang tidak solat ke
atas Nabinya dalam solatnya”. Ibn al-Mulaqqin menyatakan bahawa ‘Abd al-Muhaymin seorang wahi,
dan al-Daraqutnt berkata dalam Sunannya: Laysa bi al-gawi. al-Bayhadi turut menyatakan ia da 7f tidak
berhujah dengan riwayatnya. Malah Ibn Hibban pula berkata: Tidak berhujah dengannya. Ibn al-
Mulaqqin berpandangan bahawa hadith-hadith berkenaan selawat ke atas Nabi S.A.W. dalam solat
adalah da’if. Justeru, Ibn al-Mulaqqin berkata: Hujah bagi al-Shafi‘1 adalah hadith-hadith sahih yang
jelas pada kewajipan berselawat ke atas Nabi S.A.W. dalam solat. Antaranya riwayat Abii Mas‘ud al-
Ansar1 dalam Sunan al-Daraqugni, Sahih 1bn Hibban dan Mustadrak al-Hakim daripada Fadalah bin
‘Ubayd dalam Jami‘ al-Tirmidhi dan Sahih Ibn Hibban. Ibn al-Mulaqqin berkata, sebahagian ulama
berdalil dengan hadith ketika ditanya cara berselawat maka baginda mengajarkan lafaz selawat tersebut.

Terdapat dua makna bagi maksud hadith Fadalah bin ‘Ubayd: “Apabila kamu solat maka mulailah
dengan pujian kepada Allah, memujinya kemudian berselawat ke atas Nabi S.A.W. kemudian barulah
kamu berdoa selepas itu apa yang kamu kehendaki” (al-Tirmidhi, 2009). Pertama ialah doa selepas
mengerjakan solat dan kedua bermaksud fashahhud dalam solat (al-Mubarakfuri, 2009). Adapun
apabila Ibn al-Mulaqqin menggunakan hadith ini sebagai shahid, maka itu bermaksud beliau memilih
maksud yang kedua.

Setelah Ibn al-Mulaqqin melakukan takhrij kepada hadith di atas dan mendatangkan shawahid kepada
hadith tersebut, namun Ibn al-Mulaqqin kelihatan seperti bersetuju bahawa hadith di atas dan
shawahidnya adalah lemah serta tidak menguatkan satu sama lain. Namun, bagi beliau hadith sebenar
yang menjadi hujah ialah hadith Fadalah bin ‘Ubayd yang menceritakan kisah para sahabat yang
bertanya kepada Nabi S.A.W. cara berselawat ke atas baginda. Lalu, Nabi S.A.W. mengajarkan selawat
Ibrahimiyyah yang menjadi bacaan selawat dalam tashahhud akhir.

al-Rafi‘T mendatangkan hadith di atas dengan menyatakan bahawa dalam Mazhab Syafii mewajibkan
berselawat dalam tashahhud, khilaf dengan pandangan Abu Hanifah dan Malik yang tidak
mewajibkannya. Setelah itu, al-Rafi‘T menjadikan hadith di atas sebagai dalil kepada kewajipan yang
ditetapkan dalam Mazhab Syafii. Namun, hadith-hadith yang semakna dengannya seperti yang telah
ditakhrij oleh Ibn al-Mulaqqin semua riwayatnya bermasalah kerana diriwayatkan oleh perawi da 'if.
Namun, ulama Mazhab Syafii menguatkan riwayat tersebut dengan riwayat dalam al-Tirmidhi yang
dinilai hasan sahih olehnya, riwayatnya seperti berikut:

g g S5 16 @M i b Bhs 06 oA Bl 06 OB g 5k Bl

G/T

‘y\@rlﬂw \WLSJ\CMJ}MM”AJW ””\64;\ G5 gke O

3?;;”:ﬁgxmmw@w@&uwm&@&;}z;bgmg;;x

o e # e 8 A s Tl 83T L ! i 1 0 08 s s
AR iw;svu <le \&u,:gm

Terjemahannya:
“Mahmid bin Ghaylan memberitahu kami, dia berkata: al-Muqri’ memberitahu kami, dia
berkata: Haywah bin Shurayh memberitahu kami, dia berkata: Abii Hani' memberitahu
saya: Daripada Amri bin Malik al-JanbT memberitahunya bahawa dia mendengar Fadalah
bin ‘Ubayd R.A. berkata: Saya mendengar Nabi S.A.W. mendengar seorang lelaki yang
berdoa dalam solatnya dengan tidak membaca selawat ke atas Nabi S.A.W., maka bersabda
Nabi S.A.W.: “Orang ini tergesa-gesa”, kemudian dipanggilnya, lalu Nabi S.A.W.

131



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

bersabda kepadanya atau kepada orang lain: “Apabila kamu tashahhud dalam solat maka
mulailah dengan pujian kepada Allah, memuji-Nya kemudian berselawat ke atas Nabi
S.A.W. kemudian barulah kamu berdoa selepas itu apa yang kamu kehendaki”. (Sunan al-
Tirmidhi, Kitab: al-Da‘awat, Bab: Ma ja' {1 jami‘ al-da‘awat no.3477)

Tambahan lagi, al-Nawaw1 (1928) menjelaskan bahawa dalam Mazhab Syafii, diwajibkan
membaca selawat dalam tashahhud akhir adalah berdasarkan riwayat ‘A‘ishah R.Anha dan
hadith Abt Humayd yang berkata:

ufu,>jbb)5¢;ﬁg&y’rwsbj“" LUQJJS«L;L@;,G..{ sJ}_w LUJu

Terjemahannya:
“Orang ramai berkata: Wahai Rasulullah, bagalmana kaml berselawat ke atas engkau"

Maka Rasulullah bersabda: Bacalah: & L,\il_ip LS 4y J.uj a3 J\j 2£2 L = Al
SO SP  ECR A EL g N B N CE i R O

al-Nawaw1 turut bersetuju bahawa hadith yang menjadi dalil wajib selawat dalam tashahhud akhir ialah
hadith Fadalah bin ‘Ubayd kerana dalam hadith ini menyatakan Nabi S.A.W. menegur seorang yang
berdoa dalam solatnya tanpa memuji Allah dan berselawat ke atas baginda. Justeru, para ulama Mazhab
Syafii menjadikan hadith-hadith ini sebagai dalil mewajibkan membaca selawat dalam tashahhud. al-
Nawawt (1928) menyimpulkan bahawa hukum selawat dalam tashahhud akhir adalah fardhu tanpa
khilaf di sisi kami.

Selain itu, hadith ini mempunyai garinah yang lain iaitu diamalkan oleh jumhur ulama. Hukum
membaca selawat dalam tashahhud adalah wajib di sisi pandangan al-Shafi‘t, Ahmad dan Ishaq seperti
yang dinyatakan oleh Ibn Qudamah (2003). Mereka berdalilkan dengan dalil riwayat Fadalah bin
‘Ubayd dan riwayat sahabat yang bertanya kepada Nabi S.A.W. cara untuk berselawat ke atas baginda.

Membaca selawat dalam fashahhud adalah khilaf dalam kalangan ulama muktabar. Sebahagian
menyatakan ia hanya sunat dan sebahagian lagi menghukumnya sebagai wajib atau menjadikannya
sebagai salah satu rukun dalam solat. Pengkaji berpandangan, al-Rafi‘T mendatangkan hadith di atas
kerana hadith ini lebih jelas dan secara langsung menunjukkan kewajipan selawat dalam tashahhud.
Adapun bagi menguatkan hadith tersebut, terdapat shawahid yang dijelaskan di atas terdiri daripada
hadith sahih dan da’if. Justeru, pandangan ini dipegang oleh sebahagian ulama. Adapun, dalil yang
lebih sahih untuk dijadikan hujah ialah riwayat Ka‘b bin ‘Ujrah R.A. sepertl berikut:

GiSE A el Gl B 4 Jetg b ol w2 g ““@J@w

ﬁfxdsywwwg\&jmyyw\g”" :J6 el 1

n

A LA 30 ) T e a8 kSR T s a2 I A gl 2 15 8

£

Terjemahannya:
“Sesungguhnya Nabi S.A.W. bertemu kami, lalu kami berkata: Wahai Rasulullah, kamu
telah mengajarkan kepada kami cara memberi salah kepadamu maka bagalmana pula cara
kami berselawat? Sabda Nabi S.A.W.: Baca: &)zl Ji e cdo usas 01 s 122 L Je ]
L A S pel) JT e eS80 WS iR 0T es ai2 e 36 14l 32 L&, (al-Bukhard, Kitab: al-Du‘at,
Bab: al-Salah ‘ala al-Nab1 S.A.W, n0.5996)

132



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Menurut al-Bayhaqt (1989), para sahabat berkata bahawa Nabi S.A.W. telah mengajarkan cara
membacakan salam ke atas baginda, maka bagi al-Bayhaqi yang dimaksudkan salam itu ialah salam
dalam tashahhud iaitu : <\S;y & 2~ ) el clle L. Justeru, seterusnya para sahabat bertanya cara untuk

berselawat ke atas Nabi S.A.W. pula. Disebabkan itu, menurut Ibn Hajar (1995) selawat Ibrahimiyyah
yang diajarkan oleh baginda dibacakan dalam tashahhud akhir oleh para sahabat lain.

Tambahan lagi, Ibn Hajar (1986) menjelaskan ketika hendak mengajarkan selawat tersebut Nabi S.A.W.
menggunakan kata perintah iaitu, 1J,& yang difahami dengan maksud suruhan yang wajib oleh ulama

Mazhab Syafii. Oleh itu, hukum membaca selawat dalam tashahhud adalah wajib dengan hujah-hujah
yang dipegang oleh Mazhab Syafii dan pandangan yang bersama dengannya.

KESIMPULAN

Kajian ini telah membincangkan secara terperinci mengenai peranan penggunaan gara in dalam menilai
dan menguatkan kedudukan sesuatu hadith dalam konteks pengamalan hukum-hakam Islam. Konsep
gara’'in merujuk kepada faktor atau petunjuk yang digunakan untuk menyokong atau memperkukuh
kesahihan sesuatu hadith, baik dari segi sanad, matan, atau makna.

Para ulama, terutamanya Ibn Rajab dan Ibn Hajar al-‘Asqalani, telah mengemukakan pandangan
bahawa gara ‘in ini sangat penting dalam menilai sesuatu hadith yang mungkin pada asalnya tidak sahih,
namun dengan adanya sokongan dari faktor lain, ia boleh diterima sebagai hujah yang kuat. Secara
umum, penggunaan gard in dapat dibahagikan kepada dua jenis utama, iaitu yang menguatkan sanad
dan matan hadith, dan yang menguatkan makna hadith sahaja. Dalam kategori pertama, para
muhaddithin menilai hadith berdasarkan kajian terhadap sanad (rangkaian perawi) dan matan (teks)
hadith tersebut. Terdapat beberapa jenis gard'in yang digunakan oleh para muhaddithin untuk
menguatkan sanad dan matan hadith, antaranya adalah al-mutdba’at, al-shawahid, dan hadith mawqif
yang dihukumkan sebagai marfii’ dari segi hukum. Ini menunjukkan bahawa kajian terhadap sanad dan
matan hadith merupakan aspek utama dalam menentukan darjatnya. Selain itu, para pengkaji seperti
Ahmad Sabiq turut menambah satu dimensi dalam penggunaan garad’in, iaitu berkaitan dengan
ketidaksepakatan tentang kelemahan hadith. Hal ini membuka ruang bagi para ulama untuk menerima
hadith berdasarkan pandangan tertentu, selagi mana terdapat sokongan atau gara ‘in yang relevan untuk
memperkukuh hujah tersebut.

Sementara itu, penggunaan gara'in yang menguatkan makna hadith lebih dominan dalam kalangan
fuqaha’. Para fugaha® tidak hanya menilai hadith dari segi sanad dan matan, tetapi juga mengkayji faktor
luaran yang boleh menguatkan makna atau penerimaan terhadap hadith tersebut, terutamanya dalam
pengamalan figh. Beberapa jenis gara’in yang digunakan dalam konteks ini termasuk talagqi al-
‘ulama’ bi al-qabil (kesepakatan umat terhadap penerimaan hadith), ijmak (kesepakatan ulama), serta
kesesuaian hadith dengan ayat al-Quran atau fatwa ulama. Bahkan, penggunaan qiyas atau perbuatan
para sahabat turut dijadikan sebagai sokongan untuk menerima hadith yang da’if dalam konteks
pengamalan hukum. Kajian ini juga memberikan perhatian kepada perbezaan kaedah antara para
muhaddithin dan fugaha® dalam penggunaan gara ‘in. Para muhaddithin cenderung untuk mengamalkan
hadith berdasarkan kesahihan sanad dan matannya, dengan pendekatan yang lebih ketat terhadap hadith
yang da’if. Sebaliknya, para firgaha lebih fleksibel dalam menilai hadith, mengambil kira makna hadith
dan kesesuaian dengan prinsip-prinsip syariah atau amalan umat Islam. Oleh itu, suatu hadith yang
dianggap da 'if oleh muhaddithin boleh diterima oleh fugaha’ jika ia disokong dengan gara ‘in yang sah
dan sesuai dengan konteks hukum yang sedang dibincangkan.

Secara keseluruhan, penggunaan garda ‘in dalam menilai hadith memainkan peranan yang amat penting
dalam memastikan penerimaan hadith sebagai hujah yang kuat, terutamanya dalam pengamalan hukum-
hakam. Hal ini dapat dilihat menelusuri tiga hadith yang dijadikan contoh di atas yang jelas
menunjukkan peranan gara ‘in dalam menyokong sesuatu hadith yang asalnya da 'if. Para ulama sepakat
bahawa gara ‘in yang digunakan dalam menilai hadith mestilah muktabar agar tidak merosakkan hujah
yang dibina berdasarkan hadith tersebut. Dalam hal ini, hadith yang daif, walaupun pada asalnya

133



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

dianggap lemah, kadangkala dapat diterima jika disokong dengan gara‘in yang relevan dan sah. Ini
menunjukkan bahawa jumhur ulama tidak menolak hadith da’7f secara mutlak, melainkan terdapat
alasan yang kukuh. Justeru, kajian ini menguatkan pandangan bahawa hadith da’if yang disokong
dengan gara ‘in yang muktabar dapat diterima dalam pelaksanaan hukum-hakam, sesuai dengan prinsip-
prinsip syariah dan amalan umat Islam. Oleh itu, penting bagi para pengkaji untuk terus memperhalusi
penggunaan gara ‘in agar penerimaan hadith yang da 'if dapat diselaraskan dengan keperluan praktikal
dan konteks hukum Islam yang berterusan. Selain kitab Fath al- ‘Aziz yang mewakili Mazhab Syafii,
hadith-hadith da 'if dalam hukum hakam turut akan ditemui dalam kitab figh Mazhab Hanafi seperti a/-
Hidayah oleh al-Murghimani, Mazhab Maliki seperti Mawahid al-Jalil ala Mukhtasar Khalil oleh al-
Hattab dan Mazhab Hanbali seperti al-Muhgni oleh Ibn Qudamah. Kajian-kajian terhadap gara ‘in amat
penting bagi menghindari sikap mudah menuduh ulama figh beramal dengan hadith da 'if semata-mata
dalam hukum-hakam. Hal ini kerana ulama figh mempunyai kaedah yang tersendiri dalam menentukan
sesuatu hadith itu diamalkan yang berbeza dengan ulama hadith.

134



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

RUJUKAN

Abti Dawid, S. ibn al-A. (1935). Sunan Abt Dawiid (M. M. ‘Abd al-Ham1d, Ed.). Beirut: Al-Maktabah
al-‘Asriyyah.

Abdul Rahman, A. S. bin ., & Mustafa, M. F. (2020). Analisis Pemakaian Hadith Daif Dalam Penetapan
Hukum Syarak Menurut Mazhab Shafi‘T: (Analysis of the Application of Weak Hadith in the
Determination of Islamic Law According to the Shafi‘T School). Journal Of Hadith Studies,
5(2), 27-36. https://doi.org/10.33102/johs.v5i2.116

Alkhawlani, Asaad Rezq Ahmed. “3a¥) jLal e culill sand Ley Leiidle 5 da HLAl) Adaall il 31”, Mizanii’l-
Hak: Islami Ilimler Dergisi 15 (Aralik2022), 491-518. https://doi.org/10.47502/mizan.1105851

al-‘Aydris, Z. M. H. (2011). al-Hadith al-Da ‘if wa Atharuh fi al-Ahkam. Kaherah: Dar al-Basha'ir.

al-Azhari, L. H. (2016). Imdad al-Mughith bi tashil ‘Ulam al-Hadith. Kaherah: Dar al-Salih.
al-Bayhaqi, A. ibn al-H. (1989). a/-Sunan al-Saghir. Karachi: Jami‘ah al-Dirasat al-Islamiyyah.
al-Bukhart, M. ibn L. (2001). Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar Tawq al-Najah.

al-Dhahabi, M. ibn A. (1984). Siyar A ‘lam al-Nubala'. Beirut: Mu’assasah al-Risalah.

al-Hayis, H. ibn J. (2016). Tahqiq al- ‘Aziz Sharh al-Wajiz. Dubai: Ja’izat Dubay al-Duwaliyyah li al-
Qur’an al-Karim.

Ali Gomaah. (2004). al-Madkhal ild Dirasah al-Madhahib al-Fighiyyah. Kaherah: Dar al-Salam.

al-Mizzi, J. A. (1983). Tahdhib al-Kamal fi Asma’ al-Rijal. Kaherah: Mu’assasah al-Risalah.

al-Mubarakfuri, M. ‘Abd al-R. (2009). Tuhfat al-Ahwadhi. Kaherah: Sharikat al-Quds.

al-Mubaraki, Y. H. M. (1901). Tahqiq wa dirasah al-qism al-tasi* min kitab Fath al- ‘Aziz fi sharh al-
Wajiz [Tesis PhD yang tidak diterbitkan]. Mekah: Universiti Umm al-Qura.

al-Nawaw1, Y. ibn Sh. (1928). al-Majmii’ sharh al-Muhadhdhab. Kaherah: Idarah al-Tiba’ah al-
Munirah.

al-Nawaw1, Y. ibn Sh. (2003). Tahdhib al-Asma’ wa al-Lughat. Beirut: Dar al-Kotob al-Ilmiyah.

al-Rafi't, A. Q. “A. (1997). al- ‘Aziz fi sharh al-Wajiz. Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah. al-Shafi‘1, M.
L. (1990). Al-Umm. Beirut: Dar al-Fikr.

al-Shibli, F. (2014). [Dalam talian] boleh didapati melalui:
https://www.alukah.net/sharia/0/71295/sa2-Cuas/ (diakses pada Jan 16, 2025).

al-Suyitt, ‘A. R. K. D. (2010). Tanwir al-Hawalik Sharh ‘ala Muwatta’ Malik. Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah.

al-Tabarani, S. A. (1995). al-Mu jam al-Awsat. Kaherah: Dar al-Haramayn.

al-Zarkasht, B. D. M. ‘A. (1994). Al-Bahr al-Muhit fi Usil al-Figh. Kaherah: Dar al-Kutubi.

al-Zuhayli, M. W. (2010). al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Damsyik: Dar al-Fikr.

Bin Baz, ‘A. A, (2007), Fatawa Nir ‘ald al-Darb. Riyadh: al-Ra'isah al-‘Ammah li al-Buhuth al-
[lmiyyah wa al-Ifta’.

Hasan, ‘A. M. (2013). al-Qara ‘in wa atharuha fi ‘llm al-Hadith. Kuwait: Majalah al-Wa’i al-Islami.

Ibn al-Mulaqqin, S. al-D. “U. ibn ‘A. (2004). al-Badr al-Munir. Riyadh: Dar al-Hijrah.

Ibn al-Mulaqgqin, S. al-D. ‘U. ibn ‘A. (2011). Khuldsat al-Badr al-Munir. Kaherah: Maktabah al-Rushd.

Ibn Hajar, A. ibn ‘A. (1938). Tahdhib al-Tahdhib. Hyderabad: Matba‘ah Da’irat al-Ma‘arif al-
Nizamiyyah.

Ibn Hajar, A. ibn ‘A. (1979). al-Talkhis al-Habir. Kaherah: Mu'asasah Qurtubah.

Ibn Hajar, A. ibn ‘A. (1986). Taqrib al-Tahdhib. Beirut: Dar al-Rashid.

Ibn Hajar, A. ibn ‘A. (2011). Nuzhah al-Nazhar fi Taudhith Nukhbah al-Fikr. Karachi: Maktabah al-
Busyra.

Ibn M3ajah, M. ibn Y. (1990). Sunan Ibn Majah. Kaherah: Dar Ihya’ al-Kutub al-‘Arabiyyah.

Ibn Qadi Shuhbah, A. B. ibn A. (1987). Tabaqgat al-Shafi iyyah. Beirut: Dar ‘Alim al-Kutub.

Ibn Qudamah, ‘A. ibn A. (2003). al/-Mughni. Beirut: Dar al-Kotob al-Ilmiyah.

Ibn Rajab, ‘A. R. A. (1996). Fath al-Bari sharh Sahih al-Bukhari. Kaherah: Dar al-Haramayn.

Ibn Rajab, ‘A. R. A. (2015). Sharh ‘llal al-Tirmidhi. Kaherah: Maktabah al-Rushd.

Mas‘dd, R. M. (2008). al-Tarjih bi al-qard’in fi kitab ‘ilal al-hadith [Tesis sarjana yang belum
diterbitkan]. Universiti Sharjah.

Mohammed Abullais Shamsuddin Mohammed Yaqub. (2011). ‘Ulam al-Hadith astlihd wa mu ‘asiruha.
Bangi: Darul Syakir.

135


https://doi.org/10.33102/johs.v5i2.116
https://doi.org/10.47502/mizan.1105851
https://www.alukah.net/sharia/0/71295/حديث-العجن/

Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Mohd Arifin, M. Z., & Muhammad Noor, U. (2021). Peranan hadis da‘tf dalam kitab al-Muntaqa karya
Ibn al-Jartud: The roles of weak hadith in Ibn al-Jariid’s al-Muntaqa min al-Sunan al-Musnadah.
HADIS, 11(22), 780-791. https://doi.org/10.53840/hadis.v11i22.160

Mustafa, A. (2019). Al- ‘Amal bi al-hadith al-da if ‘inda al-Imam al-Shdfi i: Dirasah tatbigiyyah min
khilal kitabihi al-Umm [Tesis PhD yang belum diterbitkan]. al-Jami‘ah al-Islamiyyah bi
Ghazzah.

Shahrulail, M. A. ., Soroni, M. K. ., & Sudi, S. . (2023). Peranan Hadith Da’1f Berat Dalam Perspektif
Islam: The Role of Weakest Hadith in The Perspective of Islam. Journal of Ifta and Islamic
Heritage, 2(1), 76-109. Retrieved from
https://ejournal. muftiwp.gov.my/index.php/jiftah/article/view/45.

Soroni, M. K. . (2022). Manhaj Hadis Imam al-Syafi‘i dalam Konteks Istinbat Hukum: Imam al-Syafi’i
Manhaj of Analyzing Hadith in Deriving the Law. Journal of Ifta and Islamic Heritage, 1(1),
173-217. Retrieved from https://ejournal.muftiwp.gov.my/index.php/jiftah/article/view/22.

136


https://doi.org/10.53840/hadis.v11i22.160
https://ejournal.muftiwp.gov.my/index.php/jiftah/article/view/45
https://ejournal.muftiwp.gov.my/index.php/jiftah/article/view/22

