
 

121 
 

Vol 10. No. 2 (December 2025) 

eISSN: 2550-1488 

journalofhadis.usim.edu.my 

 

  

PERANAN QARĀ`IN DALAM PENERIMAAN HADIS 

ḌA’ĪF DI SISI MAZHAB AL-SHĀFI’Ī 
 (The Role of Qarāʾin in the Acceptance of Ḥadīth Ḍaʿīf in The Legal Rulings of The Shafi'i School of 

Thought) 
 

Ahmad Hafiz Mohd Rozmizi1, Mohd Khafidz Soroni2, Thuraya Ahmad3 

1,2 Fakulti Pengajian Peradaban Islam, Universiti Islam Selangor, 3Pusat Pengajian Ilmu Kemanusiaan, Universiti Sains 

Malaysia 

 

Abstract  

The discussion surrounding weak hadiths (ḍa’īf) often sparks debates in 

academic circles. However, it is known that scholars have long held 

differing in their views regarding the permissibility of acting upon weak 

hadiths. This study aims to examine the role of qarā`in in supporting ḍa’īf 

hadith in the legal rulings of the shafi'i school of thought. The study adopts 

a qualitative approach, utilizing a literature review to gather data from 

classical arabic references and contemporary sources. An analysis is then 

conducted on examples of ḍa’īf hadith supported by qarā`in, which 

renders them applicable in legal practice. The study specifically focuses 

on the ḍa'īf hadith found in Fatḥ al-‘Azīz by al-Rāfi’ī, a key reference in 

the shafi'i school, considering al-Rāfi’ī's status as a mujtahid in fatwa 

within this school. The findings reveal that qarā`in plays a crucial role in 

ensuring that a ḍa’īf hadith remains applicable, even though it is 

categorized as weak. In conclusion, the existence of qarā`in supporting 

ḍa'īf hadith allows such hadiths to be used in legal arguments, despite the 

majority of scholars rejecting the use of ḍa’īf on their own in establishing 

legal rulings.  

 

Keywords: qarā`in, ḍa'īf hadith, legal rulings, Shafi'i school, Fatḥ al-

‘Azīz 

Article Progress 

 
Received: 10 November 2025  

Revised: 29 November 2025 

Accepted: 10 December 2025 
 

*Corresponding Author:  

Ahmad Hafiz Mohd Rozmizi. 

Fakulti Pengajian Peradaban Islam, 

UIS. 

 

Email: 
ahmadhafizmohdrozmizi@gmail.com 
 

 

PENDAHULUAN  

 

Mazhab Syafii merupakan salah satu mazhab utama dalam tradisi fiqh Islam. Sumber hukum utama 

mazhab ini, seperti yang disepakati oleh para ulama usul, adalah al-Qur`an, al-Sunnah, Ijma`, dan Qiyas. 

Sumber-sumber ini kemudian diperluas dengan menyertakan qawl ṣaḥābī, al-istishab, dan ‘urf sebagai 

rujukan tambahan (Ali Gomaah, 2004). Namun, dalam pengkajian kitab-kitab fiqh Mazhab Syafii, 

didapati bahawa beberapa masalah hukum diistinbat berdasarkan hadith ḍa’īf dan mursal. Hadith ḍa’īf 

didefinisikan sebagai hadith yang tidak memenuhi syarat penerimaan (maqbūl) (al-‘Asqalānī, 2011). Ia 

merangkumi sekurang-kurangnya 16 kategori, daripada ḍa’īf ringan hingga ke tahap mawḍū’ (Luqman 

Hakim al-Azhari, 2016). al-Nawawī (2007) menyatakan bahawa hadith ḍa’īf boleh digunakan dalam 

konteks faḍā’il, targhīb, dan tarhīb selagi ia bukan hadith mawḍū’. Namun, beliau menegaskan bahawa 

dalam hukum-hakam seperti halal dan haram, hanya hadith sahih dan hasan yang boleh dijadikan 

rujukan. Walau bagaimanapun, berdasarkan tinjauan terdapat pengecualian dalam praktis Mazhab 

Syafii. Sebagai contoh, hadith menekan tanah ketika bangun ke rakaat berikutnya adalah tidak sahih 

menurut Bin Baz (2007) dalam fatwanya, sedangkan al-Rāfi’ī memasukkan hadith tersebut dalam kitab 

Fatḥ al-‘Azīz: 

َْوِ عََ ُ ااَْ ِ ي إََ ا   :عَنْ ابْنِ عَبَّاس    َََ عَ  َََوِِي ََيََََ "أَنَّ النَّبَِّ صََََ َُّ عَ عََ ِْوِ َََََََّ َّنَ إَانَ قِاَا فِاَصَ َِ صََََ
 ".ََضَعَ الْعَاجِنَ 

 

 

 



  

122 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Maksudnya: 

Daripada Ibn ‘Abbās R.Anhuma: “Bahawa Nabi S.A.W. apabila hendak bangun dalam 

solatnya, baginda akan meletakkan tangannya ke tanah seperti orang yang mengadun 

adunan”. (al-Rāfi’ī, 1997: 1/528) 

 

Hal ini menimbulkan persoalan besar iaitu bagaimana Mazhab Syafii, yang pada dasarnya tidak 

menerima hadith ḍa’īf dalam hukum-hakam, tetapi ulamanya memasukkan hadith ḍa’īf sebagai dalil 

pengamalannya. Kajian ini bertujuan untuk meneliti penerimaan hadith ḍa’īf dalam Mazhab Syafii, 

dengan fokus khusus kepada implikasi qarā`in terhadap hadith ḍa’īf. Qarā`in, yang merupakan bentuk 

jamak daripada qarīnah, merujuk kepada faktor-faktor yang menyokong dan menguatkan sesuatu dalil. 

Dalam konteks hadith aḥkām, qarā`in berperanan sebagai elemen yang dapat meningkatkan nilai 

kekuatan hadith ḍa’īf untuk menyokong pengamalannya. Istilah ini telah dibincangkan oleh ulama 

terdahulu seperti Ibn Rajab (2015) dalam Sharḥ ‘Ilal al-Tirmidhī dan Ibn Ḥajar (2011) dalam Nuzhat 

al-Naẓar. Kajian terkini juga menunjukkan kepentingan qarā`in dalam menyokong hadith ḍa’īf sebagai 

sebahagian daripada rujukan hukum. Oleh itu, artikel ini akan mengkaji peranan qarā`in dalam 

menyokong hadith-hadith ḍa’īf yang dijadikan asas hukum dalam Mazhab Syafii. 

 

METODOLOGI 

 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan melaksanakan kajian kepustakaan untuk 

mengumpulkan data daripada rujukan klasik berbahasa Arab dan sumber-sumber kontemporari. 

Seterusnya, analisis dilakukan terhadap contoh hadith ḍa’īf yang disokong oleh qarā`in, yang 

menjadikannya layak untuk diamalkan. Kajian ini memberi tumpuan kepada beberapa contoh hadith 

yang terkandung dalam kitab Fatḥ al-‘Azīz karya al-Rāfi’ī, memandangkan kitab ini merupakan rujukan 

penting dalam Mazhab Syafii, selain kedudukan al-Rāfi’ī sebagai seorang mujtahid fatwa dalam 

mazhab tersebut. Pengkaji akan merujuk kepada penerbitan daripada Jā`izat Dubai al-Dawliyyat li al-

Qur`ān al-Karīm yang merupakan syarikat percetakan Kerajaan Dubai. Keistimewaan cetakan ini ialah 

ia ditahqīq oleh ramai pengkaji dibawah seliaan Prof. Dr. Muḥammad Abd al-Rahim Sultan al-‘Ulama. 

Justeru, cetakan ini lebih kemas dan disunting berdasarkan perbandingan beberapa manuskrip. 

 

Imam al-Rāfi’ī & Kitab Fatḥ al-‘Azīz  

Nama penuh beliau menurut al-Dhahabī (1984) adalah ‘Abd al-Karīm bin Muḥammad bin Muḥammad 

bin ‘Abd al-Karīm bin al-Faḍl bin al-Ḥasan ibn al-Ḥusayn al-Rāfi‘ī, al-Qazwinī, al-Shāfi‘ī. Abū al-

Qāsim al-Rāfi‘ī dilahirkan pada tahun 555H di kota Qazvin. al-Dhahabī menjelaskan bahawa beliau 

dididik dengan didikan keagamaan yang baik, dibesarkan dengan suasana persekitaran ilmiah, sejak 

kecil lagi beliau sudah menitik beratkan tentang urusan menuntut ilmu. Hal ini kerana bapa beliau 

sendiri merupakan salah seorang tokoh ‘alim senior di kota Qazvin, juga merupakan seorang tenaga 

pengajar di Masjid Jami‘ kota tersebut. al-Rāfi‘ī meriwayatkan hadith  daripada bapanya, semenjak 

masih kecil dan menuntut ilmu daripada bapanya sendiri.  

 

Gurunya yang masyhur  

Selain berguru dengan bapanya, al-Dhahabī (1984) menyenaraikan beberapa gurunya yang lain seperti 

‘Umar bin As‘ad bin Aḥmad, Shahrādār bin Shīrawayh bin Fanākhsarū, Abū Zur‘ah Ṭāhir bin 

Muḥammad bin al-Ḥāfiẓ Muḥammad bin Ṭāhir al-Shaybānī al-Hamadhānī, Abū al-Fatḥ Muḥammad 

bin ‘Abd al-Bāqī bin Aḥmad bin Sulaymān al-Baghdādī al-Baṭṭī, Abū Sulaymān Aḥmad in Hasanawayh 

bin Hājī al-Zubayrī dan Rajab bin Mazkūr bin Arnub. 

 

Sebagai seorang muhaddīth, faqīh dan ahli usul yang hebat, al-Rāfi‘ī mempunyai sangat ramai guru. 

Antaranya, seperti yang disenaraikan oleh al-Mubārakī (1901) adalah seperti berikut: Hāmid bin 

Maḥmūd bin ‘Alī al-Māwarā` al-Nahr, Yaḥyā bin Thābit al-Baqqāl al-Wakīl, al-Ḥasan bin Aḥmad bin 

al-Ḥasan al-Hamadhānī al-‘Aṭṭār, Abū Bakr Muḥammad bin Abū Ṭālib al-Ḍarīr al-Qazwīnī, ‘Abdullāh 

bin Abū al-Fatūh bin ‘Imrān al-Faqīh, ‘Alī bin ‘Ubaydillāh al-Ḥasan, Aḥmad bin Ismā‘īl bin Yūsuf al-

Ṭālaqānī al-Qazwīnī al-Shāfi‘ī dan ramai lagi. Kesemua guru-gurunya ini membuktikan bahawa al-

Rāfi‘ī bukan sahaja menguasai ilmu fiqh, tetapi beliau mempunyai ramai guru dalam hadith. 

 



  

123 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Hasil penulisan  

Sebagaimana kesungguhannya menekuni pelbagai bidang ilmu, kitab yang dihasilkan al-Rāfi‘ī juga 

terdiri daripada pelbagai cabang ilmu. Hal ini menunjukkannya tidak berpada dengan satu bidang 

khusus seni ilmu atau bidang kemahiran dalam penulisan karya, bahkan beliau merangkum pelbagai 

disiplin ilmu. 

Dalam ilmu fiqh beliau telah menghasil kitab seperti berikut: 

1. al-‘Azīz Sharḥ al-Wajīz atau al-Sharḥ al-Kabīr.  

2. al-Sharḥ al-Saghīr yang merupakan syarah kepada kitab al-Wajīz, lebih kecil berbanding al-

Sharḥ al-Kabīr dan ia ditulis selepasnya, dan lebih ringkas berbandingnya.  

3. al-Muḥarrar fī al-Fiqh. Selain al-Rāfi‘ī mensyarahkan al-Wajīz, beliau juga meringkaskannya 

dengan dinamakan al-Muḥarrar fī al-Fiqh. Kitab ini kemudiannya diringkaskan intipatinya 

oleh al-Nawawī di dalam Minhāj al-Ṭālibīn.  

4. al-Maḥmūd, sebuah kitab dalam fiqh yang amat ringkas, menurut Ibn Hidāyatullāh (1982) 

sempat ditulis sehingga akhir bab al-Ṣalāh dan ketebalannya mencapai jumlah lapan jilid 

sebelum al-Rāfi‘ī menghentikan penulisannnya untuk mula menulis kitab al-‘Azīz. 

5. al-Tadhnīb sebuah kitab dalam perbahasan furu‘ dalam satu jilid; penuh dengan faedah-faedah 

ilmu, dan komentar tambahan terhadap intipati kitab al-Wajīz. Menurut al-Hāyis (2016), kitab 

ini kemudiannya diringkaskan oleh al-Nawawī dengan judul al-Muntakhab. 

 

Dalam ilmu hadith beliau diketahui menghasilkan kitab seperti Sharḥ Musnad al-Shāfi‘ī, Arba‘ūn 

Hadīthan dan Amālī ‘alā Thalāthīn Hadīthan. Manakala dalam ilmu tafsir pula beliau menghasilkan 

kitab berjudul al- Amālī al-Shārihah ‘alā Mufradāt al-Fātihah. Dalam ilmu sejarah beliau turut 

menghasilkan beberapa kitab seperti al-Tadwīn fī akhbār Qazwīn, al-Ījāz fī Akhṭār al-Hijāz dan al-

Qawl al-Faṣl fī Faḍl Abī al-Faḍl. 

 

Pengenalan kitab Fatḥ al-‘Azīz 

al-Qāḍī Ibn Shuhbah (1987) yang merekodkan biografi al-Rāfi‘ī menegaskan bahawa nama asal kitab 

ini ialah al-‘Azīz Sharḥ al-Wajīz. Hal ini seperti yang dinyatakan oleh penulisnya sendiri pada 

pendahuluan karyanya itu, apabila beliau berkata: “Dan saya namakan buku ini dengan nama: ‘al-Azīz 

Sharḥ al-Wajīz.” Fakta ini juga menyebabkan tidak berlaku khilaf dalam kalangan ulama penisbahan 

kitab al-‘Azīz fi Sharḥ al-Wajīz kepada al-Rāfi‘ī.  

 

Namun, menurut al-Nawawī (2003) sebahagian ahli ilmu mengambil langkah berjaga-jaga dan cuba 

mengelakkan daripada menggunakan nama al-‘Azīz secara mutlak pada mana-mana kitab selain kitab 

Allah, iaitu al-Qur`an. Sebaliknya mereka menamakannya sebagai: al-Fatḥ al-‘Azīz Sharḥ al-Wajīz atau 

Fatḥ al-‘Azīz fī Sharḥ al-Wajīz atau Sharḥ al-Wajīz. 

 

Jelaslah bahawa penamaan kepada Fatḥ ‘Azīz Sharḥ al-Wajīz adalah dibuat oleh ulama kemudian dan 

kitab ini masyhur dengan nama itu. Namun, pentahqiq kitab ini, al-Hāyis (2016) tidak bersetuju dengan 

penukaran nama judul kitab ini dan menyifatkan sebagai suatu penyelewengan. Hal ini kerana, al-Rāfi‘ī 

sendiri telah menjelaskan maksud daripada judul kitab yang dipilihnya ialah: 

 .ََهَوَ عَزَِزٌ عََ ُ الَْ تَخَ َّفِيَن بِعَْنََ ََعِنَْ  الَْ بَرِزَِنَ الَْ نْصَفِيَن بِعَْنََ 
Maksudnya:  

“Dan karya ini adalah sukar bagi orang-orang yang mundur akalnya dari suatu sudut 

makna, namun mulia bagi orang yang hebat dan memerhatikannya dengan baik dari sudut 

makna yang lain.” 

 

Justeru, penamaan kitab ini kepada al-‘Azīz adalah dari sudut bahasa yang dikehendaki oleh al-Rāfi‘ī 

sendiri. Ia tidak dikaitkan dengan nama Allah atau seumpamanya. Apabila melihat dari sudut ini maka 

tiada keperluan untuk menambah judul kitab kepada Fatḥ al-‘Azīz fi Sharḥ al-Wajīz. 

 

Kitab syarah Fatḥ al-‘Azīz 

Walaupun kitab Fatḥ al-‘Azīz sudah cukup tebal kerana mencapai belasan jilid, bahkan cetakan Jā`izat 

Dubai al-Dawliyyat li al-Qur`ān al-Karīm bersama taḥqīq telah mencapai 23 jilid, namun sebahagian 



  

124 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

ulama berpandangan kitab ini perlu dihuraikan teksnya dan ditambah permasalahan fiqhnya. Atas usaha 

ini, sebahagian ulama mensyarahkannya, antara yang disenaraikan oleh Ḥājī Khalīfah (2020) ialah al-

Dūr al-Naẓīm fī Sharḥ Ishkāl al-Kabīr karya Muḥammad bin Aḥmad ibn al-Rabwah (w. 764H), 

Khabāyā al-Zawāyā yang ditulis oleh Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Bahādir bin Abdullāh al-Zarkashī 

(w. 794H) yang merupakan murid kepada al-Isnawī dan al-Zahīr ‘alā Fiqh al-Sharḥ al-Kabīr oleh 

Muḥammad bin Muḥammad bin al-Khāḍir al-Asdī al-‘Īzrī (w. 875H). 

 

Kitab ringkasan Fatḥ al-‘Azīz 

Sebaliknya terdapat sebahagian ulama yang berpandangan kitab ini terlalu besar sehingga perlu 

diringkaskan untuk memudahkan pengajian fiqh Mazhab Syafii. Justeru, antara yang memberikan 

khidmat meringkaskannya menurut al-Mubārakī (1901) ialah Ibrāhim bin ‘Abd al-Wahhāb al-Zinjānī 

(w. 666H) yang beliau menamakannya sebagai: Naqāwat Fatḥ al-‘Aziz, selesai ditulis pada bulan 

Syaaban tahun 625H, al-Nawawī (w. 676H) meringkaskannya dengan judul Rawdat al-Tālibīn wa 

‘Umdat al-Muftiyyīn, ‘Abdullāh bin ‘Abd al-Rahmān bin ‘Aqīl al-Qurashī (w. 769H) dengan judul 

Mukhtaṣar Sharḥ al-Rāfi‘ī li wajiz al-Ghazālī, ‘Abd al-Rahīm al-Isnawī (w. 772H) dengan judul Talkhīs 

al-Rāfi‘ī al-Kabīr, Aḥmad bin Ḥamdan al-Azru‘ī (w. 645H) dengan judul al-Tawassut wa al-Fatḥ 

bayna al-Rawdat wa al-Sharḥ dan Sālih bin ‘Umar bin Raslan al-‘Asqalānī (w. 643H) dengan judul 

Talkhīs al-Fawā‘id al-Mahdah ‘ala al-Rāfi‘ī wa al-Rawdat. 

 

PERBAHASAN TENTANG QARĀ`IN 

 

Istilah qarā`in telah digunakan oleh para ulama sejak dahulu lagi di antaranya Ibn Rajab (2015) yang 

mengatakan, “Ketahuilah tiada pertentangan antara kalam al-Huffaz (muhadīthīn) dan kalam al-Fuqahā` 

pada bab ini (kehujahan hadith mursal), sesungguhnya para al-Huffaz itu mereka hanya berkehendak 

kesahihan hadith-hadith tertentu, sekiranya ia mursal maka ia tidak sahih mengikut penilaian mereka 

disebabkan terputus sanadnya dan tidak bersambung sanadnya kepada Nabi S.A.W. Adapun fuqahā` 

yang dikehendaki mereka ialah kesahihan makna yang ditunjukkan daripada sesuatu hadith, apabila 

dibantu hadith mursal dengan qarā`in yang menunjukkan ada baginya asal, maka kuat dhann dengan 

kesahihan apa yang ditunjukkan dalam hadith, maka boleh berhujjah dengannya bersama diliputi 

dengannya daripada qarā`in tersebut”. 

 

Selain itu, istilah qarā`in juga digunakan secara jelas oleh Ibn Ḥajar al-Asqalānī (2011) yang 

mengatakan, “Khabar yang disokong dengan qarā`in ada beberapa jenis, sebahagiannya apa yang 

dikeluarkan oleh al-Bukhari dan Muslim dalam kitab Sahih mereka, riwayat yang tidak sampai ke tahap 

mutawatir maka ia disokong dengan qarā`in”. Nūr al-Dīn ‘Itr (2011) yang membuat nota kaki kepada 

Nuzhat al-Nazar telah menyatakan al-muhtaf bi al-qarā`in ialah yang terdapat padanya sifat atau 

keadaan yang menguatkannya. Justeru, apabila pengkaji menggunakan istilah qarāʾin di sini, ia 

merujuk secara khusus kepada faktor-faktor yang menguatkan sesuatu hadith.  

 

al-Zarkashī (1994) telah menyebutkan sebahagian qarā`in dalam kitabnya dengan mengatakan, antara 

qarīnah ialah khabar yang berlaku dengan kehadiran Nabi dan tidak diingkari baginda, khabar dengan 

kehadiran ramai orang sehingga mustahil mereka sepakat untuk berdusta, kesepakatan umat dengan 

qabul (penerimaan) atau beramal atau meliputi dengan qarā`in tertentu. Adapun, takrif yang diberikan 

oleh Rashīd Muḥammad Mas’ūd (2008), qarā`in ialah suatu kecenderungan ulama hadith untuk 

menguatkan hadith atau melemahkannya atas dasar sebab yang bersambung dengannya atau kuat 

sangkaan (ghalabah al-dhann) di sisinya selepas mengkaji hukumnya secara terperinci dan 

menghimpunkan jalur-jalur periwayatannya”. Takrif yang disebutkan oleh Rashīd Muḥammad Mas’ūd 

adalah umum. Adapun bagi kajian ini, istilah qarāʾin digunakan dengan maksud penguat semata-mata, 

sebagaimana penggunaannya oleh Ibn Rajab, Ibn Ḥajar, al-Zarkashī dan Nūr al-Dīn ʿIṭr seperti yang 

telah dibahaskan di atas. 

 

Qarā`in terbahagi kepada dua, iaitu qarā`in al-muttasilah dan qarā`in al-munfasilah (Abdullah 

Muḥammad Ḥasan, 2013). Qarā`in al-muttasilah ialah qarā`in yang berhubung dengan hadith, maka 

kajian qarā`in al-muttasilah berkait dengan sanad dan matan bagi hadith yang dikaji. Manakala, 

Qarā`in al-munfasilah pula ialah qarā`in yang terpisah daripada hadith atau faktor luaran yang 



  

125 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

membantu makna dan mengiringi pengamalan sesuatu hadith. Antara contoh qarā`in al-munfasilah 

ialah al-talaqqī bi al-qabūl (kesepakatan dengan penerimaan) (Asaad Rezq Ahmed, 2022). 

 

Justeru, dapat disimpulkan qarā`in ialah sokongan untuk menguatkan sesuatu hadith dengan kehadiran 

faktor dalaman atau faktor luaran. Melalui Qarā`in boleh menguatkan sanad dan matan sesuatu hadith 

yang diriwayatkan oleh golongan muhadīthīn. Manakala aspek yang dibahaskan dalam artikel ini ialah 

qarā`in yang menyokong penerimaan sesuatu hadith ḍa’īf dalam hukum-hakam. Malah, terbukti wujud 

qarā`in yang boleh menguatkan makna sesuatu hadith yang dipraktikkan golongan fuqahā`.  

 

Qarā`in yang Menguatkan Sanad dan Matan 

Qarā`in jenis ini ialah qarā`in al-muttasilah kerana berkait dengan faktor dalaman hadith yang menjadi 

sokongan kepada sanad atau matan hadith. Kajian Zayn Muḥammad Ḥusayn (2011) telah 

menyenaraikan tiga qarā`in dalam aspek ini seperti berikut: 

1. Menguatkan hadith dengan al-mutaba’at. 

2. Menguatkan hadith dengan al-shawāhid. 

3. Menguatkan hadith dengan hadith al-mawquf (tetapi marfū’ ḥukman). 

 

Qarā`in ini digunakan oleh ulama yang menilai hadith mawqūf tetapi dihukumkan sebagai marfū’ 

hukman sebagai lebih kuat daripada hadith marfū’ yang sanadnya ḍa’īf. Kajian Ahmad Sabiq pula telah 

menambah satu lagi qarā`in iaitu kelemahan sesuatu hadith tidak disepakati oleh para muhaddīth, ini 

memberi ruang untuk hadith ḍa’īf diamalkan bagi muhaddīth yang tidak menḍa’īfkannya (Ahmad 

Sabiq, 2020). 

 

Perkara yang sama dijelaskan oleh pengkaji kitab al-Umm, Ayman Muṣṭafā (2019) yang menyatakan 

bahawa guru al-Shāfi’ī yang bernama Ibrāhīm bin Muḥammad Abū Yaḥyā telah dinilai ḍa’īf oleh ramai 

muhadīthīn, namun al-Shāfi’ī menilai gurunya thiqah dan berhujah dengan hadithnya. Selain itu, beliau 

menambah lagi qarā`in seperti berikut: 

1. al-Shāfi’ī menggunakan riwayat daripada perawi yang ḍa’īf daripada jalur gurunya yang thiqah. 

2. Menggunakan riwayat perawi yang ḍa’īf yang disepakati penerimaannya oleh perawi yang 

thiqah. 

 

Qarā`in ini lazimnya digunakan oleh para muhadīthīn untuk menguatkan sesuatu hadith. Secara 

zahirnya, ia boleh ditemui dalam kitab takhrīj seperti Talkhīs al-Ḥabīr. 

 

Qarā`in yang Menguatkan Makna Hadith 

Qarā`in dalam aspek ini lazimnya digunakan oleh para fuqahā` yang mengkaji faktor luaran untuk 

menguatkan sesuatu hadith yang ḍa’īf. Qarā`in dalam aspek ini seperti berikut: 

1. Menguatkan hadith dengan talaqqī al-ummat bi al-qabūl. 

2. Menguatkan hadith ḍa’īf dengan ijmak. 

3. Menguatkan hadith ḍa’īf dengan keselariannya dengan ayat daripada al-Quran. 

4. Menguatkan hadith ḍa’īf dengan keselariannya dengan fatwa ulama atau diamalkannya dengan 

keputusannya. 

5. Menguatkan hadith ḍa’īf dengan keselariannya dengan qiyas (al-Aydrūs, 2011). 

6. Hadith ḍa’īf boleh diamalkan mengikut usul mazhab tertentu seperti hadith mursal yang 

diterima oleh Mazhab Maliki dan hadith ḍa’īf yang diterima dalam Mazhab Hanafi (Ahmad 

Sabiq, 2022). 

7. Dikuatkan dengan perbuatan para sahabat. 

8. Diamalkan hadith ḍa’īf kerana terdapat dalamnya pemerincian, huraian atau pengkhususan 

kepada riwayat yang lebih kuat. 

9. Diamalkan sebagai galakan dan bukan sebagai dalil yang mewajibkan (Ayman Muṣṭafā, 2019). 

 

Pada pandangan pengkaji moden seperti Mohammed Abullais (2011) beliau turut membincangkan 

qarā`in seperti di atas tetapi beliau menggunakan istilah ‘awāḍid yang membawa pengertian penyokong 

atau penguat. Antara ‘awāḍid yang disenaraikan oleh beliau ialah: 

1. Terdapat beberapa riwayat. 



  

126 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

2. Talaqqī al-ummat li al-ḥadīth bi al-qabūl. 

3. Selari dengan zahir makna al-Qur`an. 

4. Menguatkan atau melemahkan hadis dengan penemuan sains moden. 

Justeru ‘awāḍid pertama adalah untuk menguatkan sanad manakala selebihnya ialah menguatkan 

matan. Menariknya, ‘awāḍid tidak pernah disebutkan oleh ulama terdahulu namun ditambah oleh 

Mohammed Abullais (2011) sebagai salah satu penyokong yang boleh mengangkat hadis kepada ḥasan 

li ghayrih. 

 

Dalam kajian Khafidz Soroni pula (2022) telah menyimpulkan bahawa hadith mursal boleh dikuatkan 

dengan lima qarā`in berikut: 

1. Disokong oleh hadith mursal lain yang berbeza jalan riwayatnya. 

2. Disokong oleh hadith musnad sama ada sahih mahupun ḍa’īf, kerana sekalipun ḍa’īf  ia mampu 

menguatkan antara satu sama lain. 

3. Disokong oleh kata-kata atau perbuatan para sahabat. 

4. Disokong oleh fatwa jumhur ulama atau kebanyakan ahli ilmu.  

5. Disokong oleh qiyas. 

al-Suyūṭī (2010) menukilkan daripada Abū al-Ḥasan bin al-Hashar seperti berikut: 

 َِِّ ُِ َََُ  نِنْ إِتَاِ  ا َََقَ اٌ  بِوََا نَِ ِ  إَاَّ َُنْ َِ َََّ ِِ قِاَا مَْ ََ َُ احَِْ َ ََّّ َْ بََعْضِ أَصََوِِ فَِْ  َََعَْ نَ الْفَقِِوَ صَِ أَ
ََالْعََ لِ بوِِ  َََََِِّْ َ وَ اَلِكَ عََ ُ فََِبَولوِِ  ُِي   .الشَّرَِعَ

Maksudnya :  

“Terkadang seorang faqīh mengetahui kesahihan sesuatu hadith apabila tiada pendusta 

dalam sanadnya dengan keselarian hadith tersebut dengan ayat al-Qur`an atau selari dengan 

sebahagian usul syariat, maka dianggap demikian itu dengan penerimaannya dan beramal 

dengannya”. 

 

Qarā`in ini merupakan kaedah yang digunakan oleh fuqahā` untuk menguatkan hadith ḍa’īf. Dengan 

adanya qarā`in ini, para fuqahā` dilihat mengamalkan sebahagian hadith ḍa’īf. Penting untuk 

membezakan antara hadith ḍa’īf yang digunakan sebagai hujah dengan hadith ḍa’īf yang diamalkan 

bersama qarā`in. Contoh penerapan qarā`in terhadap hadith dapat dilihat melalui Sunan al-Tirmidhī, 

di mana al-Tirmidhī memberikan komen terhadap hadith-hadith ḍa’īf yang dimuatkan dalam kitabnya. 

Contohnya seperti berikut: 

عَِْ   عَ  ََََُِ عَنْ احَْجَّاجِ عَنْ عَْ رَِ بْنِ شََََََََََََََ ثََنَا أبَوَ نَعَا ثََنَا أَحََْْ  بْنَ نَنِِع  ََهَنَّادٌ فِاَلََ حَ َّ نْ أبَِِوِ عَنْ حَ َّ
ََِ  بْنِ  َََ َّنَ َ دَّ ابَْنََتَوَ زَََْنََ  عََ ُ أَِ  الْعَاصَََََ َ عََ ِْوِ ََََََََّ َِّ َََ َُّ ا َِِّ صَََََ وَِ ا َََ ِ  أَنَّ َ ََََََّ  الرَّبِِعِ بِهَْر  جَِ َ    جَ رِ

َُاح  جَِ َ     .ََنِ
(Sunan al-Tirmidhī, Kitāb: al-Nikāh, Bāb:  Mā jā`a fī al-Zawjayn al-Mushrikīn yuslim 

ahaduhuma, no.1142.) 

 

Maksudnya:  

“Aḥmad bin Manī’ dan Hannād telah memberitahu kami, Abū Mu’āwwiyyah daripada al-

Hajjāj daripada ‘Amr bin Shu’ayb daripada bapanya daripada datuknya bahawa Rasulullah 

S.A.W. memulangkan anaknya Zaynab kepada al-‘Asī bin al-Rabī’ dengan mahar yang 

baharu dan nikah yang baharu”. 

al-Tirmidhī (2009) telah memberikan komentar selepas hadīth ini dengan katanya: 

ِِ عِنَْ  أهَْ  ََالْعََ لَ عََ ُ هَاَا احَِْ َ  ٌِ ا نَقَا َََ َْضََََ رِ أَ ََ ِِ اْ  ٌِ َََِ احَِْ َ نَادِِ  نَقَا ََْ ٌِ َِ قَََََِّ لِ هَاَا حَِ َ
ََقَََِّّْقَ.  الْعِْ نِ... ََهَوَ فََِوَِْ نَالِكِ بْنِ أنََس  ََااََْْزاَعِ رِ ََالشَّاَِعِ رِ ََأَحََْْ  

 

 

 



  

127 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Maksudnya:  

“Hadīth ini pada sanadnya terdapat kritikan dan pada hadīth riwayat lain juga terdapat 

kritikan, namun beramal dengan hadīth ini di sisi ulama… Ini adalah pandangan Mālik 

bin Anas, al-Awzā’ī, al-Shāfi’ī, Ahmad dan Ishāq”. 

 

Setelah al-Tirmidhī menjelaskan hadith tersebut ḍa’īf, beliau turut mendatangkan qarā`in iaitu hadith 

tersebut diamalkan oleh ramai ulama seperti yang disenaraikan di atas. Hal ini menunjukkan, sekalipun 

hadith tersebut ḍa’īf namun terdapat qarā`in yang menjadi penyokong kepada hadith ini iaitu talaqqī 

al-‘ulama’ bi al-qabūl. 

 

Berdasarkan qarā`in yang telah disenaraikan, terdapat perbezaan kaedah qarā`in yang dipraktikkan 

oleh muhadīthīn dan fuqahā`. Kajian muhadīthīn terhad kepada kajian pada dua aspek utama hadith, 

iaitu sanad dan matan. Jika sesuatu hadith dinilai ḍa’īf setelah penelitian terhadap kedua-dua aspek 

tersebut, maka ia kekal dinilai sebagai ḍa’īf. Sebaliknya, fuqahā` memiliki ruang lingkup kajian yang 

lebih luas, kerana mereka mengambil kira qarā’in atau faktor luaran yang memberi sokongan kepada 

pengamalan sesuatu hadith ḍa’īf. Kaedah ini tidak hanya terhad kepada sanad dan matan, tetapi turut 

melihat kepada makna hadith yang disokong oleh qarā`in tertentu. Namun begitu, qarā`in yang 

digunakan haruslah muktabar seperti yang telah disenaraikan, agar pengamalan hadith ḍa’īf tersebut 

mendapat sandaran yang kukuh dan dapat diterima dalam konteks keilmuan Islam. 

 

HADITH-HADITH KAJIAN  

 

Hadith 1 

al-Rāfi’ī ketika mensyarahkan kalam al-Ghazālī dalam al-Wajīz, beliau telah memasukkan hadith 

berikut dalam kitabnya: 

َْوِ عََ ُ ااَْ ِ ي إََ ا   :عَنْ ابْنِ عَبَّاس   عَ َََ  "أَنَّ النَّبَِّ صََ َُّ عَ عََ ِْوِ َََََّ َّنَ إَانَ قِاَا فِاَصَ َِ صَََََوِِي ََيََ
 ".ََضَعَ الْعَاجِنَ 

Maksudnya: 

Daripada Ibn ‘Abbās R.Anhuma: “Bahawa Nabi S.A.W. apabila hendak bangun dalam 

solatnya, baginda akan meletakkan tangannya ke tanah seperti orang yang mengadun 

adunan”. (al-Rāfi’ī, 1997: 1/528) 

 

Ibn al-Mulaqqin (2011) telah menyatakan bahawa hadith ini gharīb, tidak dikenali, tidak sahih dan tidak 

boleh berhujah dengannya seperti yang dinyatakan oleh Ibn al-Ṣalāḥ. al-Nawawī (1928) pula berkata 

hadith ini ḍa’īf, bāṭil, tiada asal baginya. Sekalipun Ibn Ḥajar (1979) setuju dengan kelemahan hadith 

ini, namun pada akhir perbahasannya beliau mendatangkan riwayat al-Azraq bin Qays seperti berikut: 

ثََنَا َوَ  َِ َ حَ َّ نَ فِاَ ََ َِِّ بْنَ عََ رَ بْنِ أَ ثََنَا عَبَْ  ا َِ َ حَ َّ عِِ   الرَّازَُّّ فِاَ َََ ثََنَا عَِ  ُّ بْنَ َََََََََََََّ َُيْْ  حَ َّ نَسَ بْنَ بَ
  َِ َُ ي عَنِ ااَْزَْ َِ بْنِ فََِِْس  فَََِا َُ بْنِ فََِِْسِ بْنِ ثََعَْ بَََ َْنَ بْنَ عَْ قَ َََ ثََنَََا اثََِْْ َِ َ حَََ َّ َِِّ بْنَ فَََِا َ  ا َ" أََََََْ  عَبََْ

ََ عَبَِْ  الرَّحَْْ  َََقَ ََْ َ "نَا هَاَا لَ أَ َْوِ قِاَا فِاَصَ"ي  َ  عََ ُ َََ  ِ  َََعْتَ َِ ََ َََّ َ عََ رَ ََهَوَ َََعْجِنَ َِ الصََََََََََََ َِ نِ؟" فِاَ
 ِ ََ َََعْجِنَ َِ الصَّ َِِّ صَ َُّ عَ عََ ِْوِ ََََّ َّنَ  ََْ  َ ََّوَِ ا  ".َ" أََ

Terjemahannya:  

‘Alī bin Sa‘īd al-Rāzī menceritakan kepada kami, dia berkata: ‘Abdullāh bin ‘Umar bin 

Abān menceritakan kepada kami, dia berkata: Yūnus bin Bukayr menceritakan kepada 

kami, dia berkata: al-Haytham bin ‘Alqamah bin Qays bin Tha‘labah menceritakan kepada 

kami, dari al-Azraq bin Qays, dia berkata. “Saya melihat ‘Abdullāh bin ‘Umar R.Anhuma 

berta’jin dalam solat, beliau menekan tangan ketika bangun berdiri. Maka saya bertanya: 

Apa ini wahai Abā ‘Abd al-Rahmān? Dia berkata: Saya melihat Rasulullah S.A.W. 

berta’jin dalam solat”. (al-Ṭabarānī, 1995) 

 



  

128 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

al-Dhahabī (1984) dalam menilai sanad hadith ini menyebut perawi ‘Alī bin Sa‘īd al-Rāzī sebagai ahli 

hadith yang unggul, namun beliau turut mendatangkan nukilan daripada al-Dāraquṭnī bahawa dia tidak 

mantap dalam hadithnya yang merupakan satu penilain jarḥ yang menunjukkan kelemahannya. Bagi 

perawi ‘Abdullāh bin ‘Umar bin Abān pula dinilai imam yang thiqah (al-Dhahabī, 1984). Yūnus bin 

Bukayr dinilai sebagai ṣadūq  (al-Dhahabī, 1984). Adapun bagi perawi yang bernama al-Haytham bin 

‘Alqamah bin Qays bin Tha‘labah tidak ditemui penilaian berkenaannya. al-Azraq bin Qays pula dinilai 

thiqah (al-Mizzī, 1983). al-Shiblī (2014) menilai hadith ini ḍa’īf. 

 

Oleh kerana hadith yang dikaji dinilai tiada asal baginya, maka tiada hadith yang boleh menjadi shāhid 

kepada hadith di atas. Walau bagaimanapun, menurut al-Nawawī (1928) disunatkan untuk menekan 

tangan ke tanah ketika hendak bangun sama ada daripada duduk atau daripada sujud bagi orang kuat 

atau orang yang lemah, lelaki atau wanita adalah berdasarkan hadith riwayat Mālik bin al-Ḥuwayrith 

R.A.: 

ُِ جََ سَي ََاعْتََ َ  عََ ُ ااَْْ ِ  ثََُّ فِاَصَ  قِاَا َ ََعَ  أَََّْوَ عَنِ السَّجَْ ِ  الَّانَِِ ََ". " 
Terjemahannya:  

“Apabila baginda mengangkat kepalanya dari sujud kedua, baginda duduk, lalu menekan 

tanah dengan kedua-dua tangan baginda, kemudian bangun berdiri”. (Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, 

1/164, Kitāb: al-Adhān, Bāb: Kayf ya‘tamid ‘alā al-ardh idhā qāma min al-rak‘ah, no.824.) 

 

Justeru, menurut al-Nawawī (1928) apabila dinyatakan bahawa menekan tanah dengan kedua-dua 

tangan baginda maka yang dimaksudkan ialah telapak tangan tanpa sebarang khilaf. Oleh itu, beliau 

menolak hadith ta’jin di atas kerana ia membawa maksud untuk bangun berdiri perlu menekan tanah 

dengan tangan yang dikepal. Dengan demikian, al-Nawawī berkata sekalipun hadith tersebut sahih 

maknanya maka yang dimaksudkan ialah menekan tangan dengan telapak tangan seperti orang tua dan 

bukan dengan maksud kepalan tangan seperti tukang roti. 

 

Ibn Ḥajar (1979) turut bersetuju dengan kenyatan al-Nawawī di atas, kemudian beliau menukilkan 

kenyataan daripada Ibn al-Ṣalāḥ seperti berikut: “Dan ramai dalam kalangan orang bukan Arab 

mengamalkan perkara ini, iaitu menetapkan suatu tatacara syarak dalam solat yang tidak thabit asalnya. 

Sekalipun hadis itu sahih, ia tetap bukan membawa maksud tersebut, kerana al-ʿājin dalam bahasa Arab 

merujuk kepada orang yang sudah lanjut usia”. 

 

Para ulama telah khilaf pada menetapkan kesunahan ketika bangun ke rakaat berikutnya sama ada sunah 

bangun dengan menekan tapak tangan ke tanah atau sunah bangun dengan terus dengan lutut. Ibn Rajab 

dalam Fatḥ al-Bārī telah menjelaskan sebahagian ulama menghukum sunah berdiri dengan menekan 

tapak tangan ke tanah dan ini merupakan pandangan Mālik, al-Shāfi’ī dan Isḥāq. Dan terdapat riwayat 

bahawa Aḥmad turut melakukannya, tetapi ditakwil al-Qāḍī Abū Ya’lā dengan mengatakan Aḥmad 

melakukannya kerana uzur dan tua. Selain itu, terdapat riwayat bahawa ia dilakukan oleh ramai 

daripada salaf. Antaranya ‘Umar, ‘Ubādah, ‘Umar bin ‘Abd al-‘Azīz, Makḥūl dan al-Zuhrī. Malah, 

‘Aṭā` menyatakan bahawa melakukan demikian lebih menunjukkan tawadhuk pada Allah (Ibn Rajab, 

1997) 

 

Pada pandangan pengkaji, hadith al-Ta’jin oleh Ibn ‘Abbās ini sangat lemah, tetapi pada bab ini terdapat 

hadith lain yang sahih yang membawa maksud yang sama. Apabila diselidiki susunan hadith ini dalam 

kitab Fatḥ al-‘Azīz, maka didapati al-Rāfi’ī mendatangkan hadith ini selepas hadith riwayat Mālik bin 

al-Ḥuwayrith yang menunjukkan hadith ḍa’īf ini dijadikan pemerinci kepada hadith sahih tersebut 

sahaja. Adapun bagi lafaz al-‘ajn terdapat hadith yang ḍa’īf yang menunjukkan bahawa Ibn ‘Umar juga 

melakukannya dalam solatnya. Hadith ini turut didatangkan Ibn Ḥajar ketika menjelaskan tentang 

hadith Ibn ‘Abbas sebagai istishhad.  

 

Pengkaji berpandangan al-Rāfi’ī memasukkan hadith yang tiada asal ini adalah kerana ia diisyaratkan 

oleh al-Ghazālī dalam al-Wajīz. Justeru, ketika mensyarahkan teks tersebut, al-Rāfi’ī membawakan teks 

hadith tersebut, namun pada hakikatnya hadith itu bukan hadith utama, melainkan hadith pemerinci 

kepada hadith yang sahih riwayat Mālik bin al-Ḥuwayrith. Walau bagaimanapun, menekan tangan ke 



  

129 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

tanah sebelum bangun berdiri adalah disunatkan dalam Mazhab Syafii seperti yang disebut oleh al-

Shāfi’ī: 

َْوِ  ِ  أَنْ َََعْتَِ َ  عََ ُ ااَْْ ِ  بََِِ  ََ َْ جََ وس  َِ الصَََََََََََََّ جَود ي أَ َََنَأْنَرَ نَنْ فِاَصَ نِنْ ََََََََََََََّ اَ  ََ  نَعَا  "ََبِِاََا نََْ
ََأَحْرَْ أَنْ لََ َََ    ِ ََ ََأعَْوَنَ لِْ َ صََ رِ  عََ ُ الصََّ عِ  بَوَ لِ تََّوَايََ نَُِّ ََِِنَّ اَلِكَ أَشَْ ادَ  ارَبَِاعَا لِ سَُّ َُ ََ نَْقَِ َ ي ََلََ 

 ".َََنَْقَِ  َ 
Terjemahannya:  

“Dan dengan ini, kami mengikuti pendapat ini dan menyarankan kepada sesiapa yang 

bangkit daripada sujud atau bangkit daripada duduk dalam solat agar menekan kedua-

dua tangan pada tanah sebagai perbuatan yang mengikuti sunah. Ini adalah lebih 

mendekati kepada sifat tawadhuk dan lebih membantu orang yang sedang solat, serta 

lebih memastikan agar dia tidak terjatuh atau hampir jatuh.” (al-Shāfi’ī, 1990) 

 

Walau bagaimanapun, al-Shāfi’ī tidak menggunakan istilah al-‘ajn yang menunjukkan beliau tidak 

berdalil dengan hadith Ibn ‘Abbās atau hadith Ibn ‘Umar, namun beliau berdalilkan dengan hadith sahih 

riwayat Mālik bin al-Ḥuwayrith. Tambahan lagi, Ibn Rajab telah menukilkan bahawa amalan ini adalah 

pandangan salafussoleh seperti ‘Umar, ‘Ubādah, ‘Umar bin ‘Abd al-‘Azīz, Makḥūl, al-Zuhrī, ‘Aṭā`, 

Mālik, al-Shāfi’ī dan Isḥāq. Rumusannya, hadith Ibn ‘Abbas adalah lemah menurut al-Nawawī (1928) 

dan tidak boleh berhujah dengannya, namun terdapat hadith lain yang semakna dengan hadith tersebut 

yang menunjukkan bahawa sekalipun dari segi sanad hadith tersebut tidak dapat disahihkan tetapi 

maknanya sesuai dengan hadith yang sahih. Malah, ia diamalkan oleh ramai ulama daripada sahabat, 

tabi’in dan para mujtahid mutlak. 

 

Hadith 2 

  َِ َََ َّنَ فِاَ َ عََ ِْوِ َََََََََّ َِّ َََ َُّ ا َََقَْ  وََّ  إََوعَوَي   :أنَّو صََََََ دَ  ََ بََّْانَ َ  رِ الْعَلَِِنِ ثَ َََ ي َََََََّ َِ َََقَا "قاَا  إََعَ أَحَ إََنْ 
َََقَْ  وََّ ََّجَودََ ي ََاَلِكَ أدَْنَََ ."  .ََاَلِكَ أدَْنََ َ  دَي  ََ َِ َِ ََّجَودِِ َ ََّبََّْانَ َ  رِ ااَْعَْ ُ ثَ  ََقِاَا ََّجََّ  فِاَ

Terjemahannya:  

Bahawa baginda S.A.W. bersabda: “Apabila salah seorang daripada kamu rukuk lalu dia 

membaca بََّْانَ َ  رِ الْعَلَِِن َََََََََََّ tiga kali, maka sempurna rukuknya dan jumlah itu adalah paling 

minimum. Apabila dia sujud dia membaca ُ َََّْبََّْانَ َ  رِ ااَْع tiga kali, maka sempurna sujudnya 

dan jumlah itu adalah paling minimum”. (al-Rāfi’ī, 1997) 

 

Ibn al-Mulaqqin (2004) memutuskan hadith ini adalah munqaṭi’ kerana ‘Awn tidak bertemu dengan Ibn 

Mas’ūd seperti yang dinyatakan oleh ramai imam. Walau bagaimanapun, hadith ini mempunyai shāhid 

yang telah disahihkan oleh Muḥammad al-Amīn al-Hararī (2018) daripada riwayat  Ibn Mājah seperti 

berikut: 

َِِّ بْنِ أَِ  جَعْفَر ي   ِِْ  ا َُي عَنْ عَبََ َ أنََْبَأَنََ ابْنَ ثَِِعَ َِ رَُّّ فِاَ ثََنَا مََُ ََّ  بْنَ  نَْح  الِْ صََََََََََََََْ عَنْ أَِ  ااَْزْهَرِي حَ َّ
َ "قِ  َِِّ صَ َُّ عَ عََ ِْوِ ََََّ َّنَ َََقَوَِ عَ َ ََّوَِ ا َُ بْنِ الََِْ انِي أنََّوَ سََِ ََْفَ ََّبََّْانَ َ  رَِ الْعَلَِِنِ  اَا  إََعَيعَنْ حَاَ

ثَ نَرَّات   ََ َِ ََّبََّْانَ َ  رَِ ااَْعَْ ُ ثَ قِاَا ََّجََ  فِاَ ََ ي  ثَ نَرَّات  ََ  ".ثَ
Terjemahannya:  

“Muḥammad bin Rumḥ al-Miṣrī memberitahu kami, dia berkata: Ibn Lahī’ah telah 

mengkhabarkan kepada kami, daripada ‘Ubaydillāh bin Abī Ja’far, daripada Abī al-Azhar, 

daripada Hudhayfah bin al-Yamān, bahawa dia mendengar Rasulullah membaca   َِبََّْانَ َ  ر ََََََّ
 dalam sujudnya tiga kali. (Sunan َََّبََّْانَ َ  رَِ ااَْعَْ ُ dalam rukuknya tiga kali dan membaca الْعَلَِِنِ 

Ibn Mājah, Kitāb: Iqāmat al-Ṣalāh wa al-Sunnah fīhā, Bāb: al-Tasbīḥ fī al-Rukū‘ wa al-

Sujūd, no.888) 

 



  

130 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Namun, hadith ini turut tidak terlepas daripada penilaian ḍa’īf sekiranya dinilai secara bersendiri kerana 

pada sanadnya terdapat Abū al-Azhar al-Miṣrī yang bertaraf maqbūl (Ibn Ḥajar, 1938). Hadith yang 

sama turut diriwayatkan oleh al-Dāraquṭnī dengan sanad yang padanya terdapat Muḥammad bin Abī 

Laylā dan dia adalah ḍa’īf (al-Nawawī, 1928). Nama beliau yang lengkap ialah Muḥammad bin ‘Abd 

al-Raḥmān bin Abī Laylā. Ibn Ḥajar meletakkan statusnya sebagai ṣadūq tetapi mempunyai kes hafalan 

yang teruk (Ibn Ḥajar, 1986). Namun, hadith Hudhayfah boleh menaik taraf hadith Ibn Mas’ūd menjadi 

ḥasan li ghayrih dengan sokongan daripada shawāhid yang telah disenaraikan ini. 

 

Selain itu, hadith ini mempunyai qarīnah yang lain iaitu diamalkan oleh jumhur ulama seperti yang 

dijelaskan oleh al-Zuhaylī (2010) bahawa mazhab Hanafi, Syafii dan Hanbali berpandangan sekurang-

kurang tasbih dalam rukuk dan sujud ialah tiga kali berdasarkan hadith ini. Manakala dalam Mazhab 

Maliki, tiada had yang ditentukan. 

 

Dengan sokongan di atas hadith Hudhayfah menjadi ḥasan li ghayrih. Jumhur ulama berdalilkan hadith 

Ibn Mas’ūd dan Hudhayfah bagi menetapkan jumlah minimun untuk bertasbih dalam rukuk dan sujud. 

Bahkan kata Ibn Qudāmah (2003), ini juga adalah pandangan al-Shāfi’ī, dan ahli ra`y. Aḥmad 

menyatakan dalam Risalahnya, telah datang hadith daripada al-Ḥasan al-Baṣrī bahawa dia berkata, 

tasbih yang sempurna ialah tujuh kali, pertengahan ialah lima kali dan paling kurang ialah tiga kali. 

Fakta ini dapat dilihat daripada kajian Wahbah al-Zuhaylī dalam kitabnya al-Fiqh al-Islāmī. Hanya 

Mazhab Maliki tidak menetapkan jumlah tertentu. Antara hadith yang turut menjadi sokongan kepada 

hadith di atas ialah hadith berikutnya yang diisyaratkan oleh al-Rāfi’ī secara ringkas iaitu  riwayat 

‘Uqbah bin ‘Āmir:   

َْ نَوَََُّ بْنِ أَُّ  عْ  ي عَنْ أَُّوَ  بْنِ نَوَََُّ أَ َِ َََعْنِِ ابْنَ َََّ ثََنَا ال َِّْ ثََنَا أَحََْْ  بْنَ َوَنَسَي حَ َّ وَ ي عَنْ حَ َّ
 َََ َََ َُّ ع عََ ِْوِ َََََّ وَِ ع صََ َََ انَ َ َََّ َُ ََ  َ َِ َُ بْنِ عَانِر ي بِعَْنَاَ  زاَدَي فِاَ  َّنَ قِاَا  إََعَ  َ جَل  نِنْ فََِوْنِوِي عَنْ عَقْبَ
َ "ََّبََّْانَ َ  رِ ااَْعَْ ُ ََبَِِْ ِ ِ "ي َِ قِاَا ََّجََ  فِاَ دَ. ََ ََ َ "ََّبََّْانَ َ  رِ الْعَلَِِن ََبَِِْ ِ ِ "ي ثَ َِ دَ.  فِاَ ََ  ثَ

Terjemahannya:  

“Aḥmad bin Yūnus memberitahu kami, al-Layth ibn Sa’d memberitahu kami, daripada 

Ayyūb bin Mūsā atau Mūsā bin Ayyūb, daripada seorang lelaki daripada kaumnya, 

daripada ‘Uqbah bin ‘Āmir dengan makna yang serupa tetapi terdapat tambahan, dia 

berkata: Rasulullah S.A.W. apabila rukuk baginda membaca  ِ  ِ َِْبََّْانَ َ  رِ الْعَلَِِن ََب َََََََََََّ   tiga kali 

dan ketika sujud baginda membaca  ِ  ِ َِْبََّْانَ َ  رِ ااَْعَْ ُ ََب ََََّ tiga kali.” (Sunan Abū Dāwūd, Bāb: 

Tafrī‘ Abwāb al-Rukū‘ wa al-Sujūd, Bāb: Mā yaqūlu al-rajul fī rukū‘ihi wa sujūdihi, 

no.870) 

 

Oleh kerana hadith riwayat ‘Uqbah bin ‘Āmir ini juga ḍa’īf kerana berlaku ziyādah padanya, namun 

hadith ini turut mempunyai shāhid melalui riwayat Ḥudhayfah yang turut dinilai ḍa’īf oleh Ibn Ḥajar 

(1979). Justeru, hadith ini sebagai sokongan kepada bilangan tasbih dalam rukuk dan sujud tiga kali, 

walau bagaimanapun terdapat penambahan lafaz wabihamdihi pada lafaz tasbīḥ yang diisyaratkan oleh 

al-Rāfi‘ī dan al-Nawawī (1928) juga memberi galakan untuk menambahkannya. 

 

Hadith 3 

َ  قِلََّ  ََ َََ َََقْبَلَ عَ صََََ َ "لََ  َِ َََ َّنَ  فِاَ َََ َُّ ع عََ ِْوِ َََََََّ هَا أَنَّ النَّبِ  صََََ َ عَنَْ َِّ َ  ا ََِ ُ َ يََََ َََ  بِطهََوِ  عَنْ عَائِشََََ
ِ  عَ َّ ". ََ  ََالصَّ

 

 

Terjemahannya:  

Daripada ‘Ā`ishah R.Anha bahawa Nabi S.A.W. bersabda: “Tidak diterima solat 

melainkan dengan bersuci dan berselawat ke atasku”. (al-Rāfi’ī, 1997) 

 



  

131 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Ibn al-Mulaqqin (2004) menjelaskan asal bagi hadith ini terdapat dalam Sunan al-Dāraquṭnī daripada 

hadith ‘Amr bin Shamr daripada Jābir berkata, al-Sha‘bī berkata: Saya mendengar Masrūq bin al-Ajda‘ 

berkata, ‘Ā`ishah R.Anha berkata: Sesungguhnya saya mendengar Rasulullah S.A.W. bersabda, “Tidak 

diterima solat melainkan dengan bersuci dan berselawat ke atasku”. Kemudian beliau berkata, ‘Amr 

dan Jābir adalah ḍa’īf. Dan al-Bayhaqī menjelaskan sanad hadith ini ḍa’īf. al-Dāraquṭnī dan al-Bayhaqī 

juga meriwayatkan dalam Sunan mereka daripada riwayat ‘Abd al-Muhaymin bin ‘Abbās daripada 

bapanya, daripada datuknya Sahl bin Sa‘d secara marfū‘: “Tiada solat bagi orang yang tidak solat ke 

atas Nabinya dalam solatnya”. Ibn al-Mulaqqin menyatakan bahawa ‘Abd al-Muhaymin seorang wāhi, 

dan al-Dāraquṭnī berkata dalam Sunannya: Laysa bi al-qawī. al-Bayhaqī turut menyatakan ia ḍa’īf tidak 

berhujah dengan riwayatnya. Malah Ibn Hibbān pula berkata: Tidak berhujah dengannya. Ibn al-

Mulaqqin berpandangan bahawa hadith-hadith berkenaan selawat ke atas Nabi S.A.W. dalam solat 

adalah ḍa’īf. Justeru, Ibn al-Mulaqqin berkata: Hujah bagi al-Shāfi‘ī adalah hadith-hadith sahih yang 

jelas pada kewajipan berselawat ke atas Nabi S.A.W. dalam solat. Antaranya riwayat Abū Mas‘ūd al-

Anṣārī dalam Sunan al-Dāraquṭnī, Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān dan Mustadrak al-Ḥākim daripada Faḍālah bin 

‘Ubayd dalam Jāmi‘ al-Tirmidhī dan Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān. Ibn al-Mulaqqin berkata, sebahagian ulama 

berdalil dengan hadith ketika ditanya cara berselawat maka baginda mengajarkan lafaz selawat tersebut.  

 

Terdapat dua makna bagi maksud hadith Faḍālah bin ‘Ubayd: “Apabila kamu solat maka mulailah 

dengan pujian kepada Allah, memujinya kemudian berselawat ke atas Nabi S.A.W. kemudian barulah 

kamu berdoa selepas itu apa yang kamu kehendaki” (al-Tirmidhī, 2009). Pertama ialah doa selepas 

mengerjakan solat dan kedua bermaksud tashahhud dalam solat (al-Mubārakfūrī, 2009). Adapun 

apabila Ibn al-Mulaqqin menggunakan hadith ini sebagai shāhid, maka itu bermaksud beliau memilih 

maksud yang kedua. 

 

Setelah Ibn al-Mulaqqin melakukan takhrīj kepada hadith di atas dan mendatangkan shawāhid kepada 

hadith tersebut, namun Ibn al-Mulaqqin kelihatan seperti bersetuju bahawa hadith di atas dan 

shawāhidnya adalah lemah serta tidak menguatkan satu sama lain. Namun, bagi beliau hadith sebenar 

yang menjadi hujah ialah hadith Faḍālah bin ‘Ubayd yang menceritakan kisah para sahabat yang 

bertanya kepada Nabi S.A.W. cara berselawat ke atas baginda. Lalu, Nabi S.A.W. mengajarkan selawat 

Ibrāhīmiyyah yang menjadi bacaan selawat dalam tashahhud akhir. 

 

al-Rāfi‘ī mendatangkan hadith di atas dengan menyatakan bahawa dalam Mazhab Syafii mewajibkan 

berselawat dalam tashahhud, khilaf dengan pandangan Abū Ḥanīfah dan Mālik yang tidak 

mewajibkannya. Setelah itu, al-Rāfi‘ī menjadikan hadith di atas sebagai dalil kepada kewajipan yang 

ditetapkan dalam Mazhab Syafii. Namun, hadith-hadith yang semakna dengannya seperti yang telah 

ditakhrīj oleh Ibn al-Mulaqqin semua riwayatnya bermasalah kerana diriwayatkan oleh perawi ḍa’īf. 

Namun, ulama Mazhab Syafii menguatkan riwayat tersebut dengan riwayat dalam al-Tirmidhī yang 

dinilai hasan sahih olehnya, riwayatnya seperti berikut: 

ثََنَا    ثََنَا حَ َّ َ حَ َّ َِ نَي فِاَ ََ ثََنَا مََُْ ودَ بْنَ غَِْ َ حَ َّ َِ ثَنِِ الَْ قْرئَِي فِاَ َ حَ َّ َِ وََ  بْنَ شَرََْح  فِاَ َ حََِْ أبَوَ هَانِئ 
عَ أَنَّ   بَََ  أنََّوَ سََِ َْ ََ عَْ رََ بْنَ نَالِك  الْْنَْبَِّ أَ َ عََ ِْوِ ََََََّ َّنَ َ جَ َِّ عَ النَّبُِّ صَََ َُّ ا َُ بْنَ عَبََِْ   َََقَوَِ سََِ الَ ََضَََ

َ عَ َ  َِّ َِ النَّبُِّ صَََ َُّ ا َََقَا َ عََ ِْوِ ََََََّ َّنَ  َِّ لرِ عََ ُ النَّبِرِ صَََ َُّ ا ََََ نْ ََصَََ َوِِ  ََ ِْوِ ََََََّ َّنََ "عَجِلَ  ََْ عَو َِ صَََ
َْ لغَِيِِْْ َ "قِاَ هَاَا" ثََُّ دَ  َِ لوََ أَ َََقَا لرِ عََ ُ عَا يَ  ِْ عََ ِْوِ ثََُّ لَِْصَََََََََ ََالََّْنَا  َِِّ َََْ ََِبَْ أْ بتََِِّْ ِِ  ا ا صَََََََََ َُّ أَحَ إََنْ 

"َْ َ عََ ِْوِ ََََّ َّنَ ثََُّ لَِْ عَْ بََعَْ  بِاَ شَا َِّ  .النَّبِرِ صَ َُّ ا
Terjemahannya:  

“Mahmūd bin Ghaylān memberitahu kami, dia berkata: al-Muqri` memberitahu kami, dia 

berkata: Haywah bin Shurayh memberitahu kami, dia berkata: Abū Hāni` memberitahu 

saya: Daripada Amrū bin Mālik al-Janbī memberitahunya bahawa dia mendengar Faḍālah 

bin ‘Ubayd R.A. berkata: Saya mendengar Nabi S.A.W. mendengar seorang lelaki yang 

berdoa dalam solatnya dengan tidak membaca selawat ke atas Nabi S.A.W., maka bersabda 

Nabi S.A.W.: “Orang ini tergesa-gesa”, kemudian dipanggilnya, lalu Nabi S.A.W. 



  

132 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

bersabda kepadanya atau kepada orang lain: “Apabila kamu tashahhud dalam solat maka 

mulailah dengan pujian kepada Allah, memuji-Nya kemudian berselawat ke atas Nabi 

S.A.W. kemudian barulah kamu berdoa selepas itu apa yang kamu kehendaki”. (Sunan al-

Tirmidhī, Kitāb: al-Da‘awāt, Bāb: Mā jā` fī jāmi‘ al-da‘awāt no.3477) 

 

Tambahan lagi, al-Nawawī (1928) menjelaskan bahawa dalam Mazhab Syafii, diwajibkan 

membaca selawat dalam tashahhud akhir adalah berdasarkan riwayat ‘Ā`ishah R.Anha dan 

hadith Abū Ḥumayd yang berkata: 

ََأزَََْاجِوِ ََاَ رِ  لرِ عََ ُ مََُ َّ    َ "فَِولَوا ال َّهَنَّ صََََََََ َِ َََقَا َِِّ إَِْلَ نَصََََََََ رِ  عََ ِْكَ؟  وَِ ا َّتِوِ إََ ا  فِاَلَوا لَ َ َََََََََّ
َ  عََ ُ قبَْرَ  ََ إََْ ا  وِ ََاَ رَّتَِوِ إَ ََ ََعََ ُ أزَََْاجَِ ِ ٍْ عََ ُ مََُ ََّ    ََ َََ َََِّْ  عََ ُ قبَْراَهِِنَ ََ ٌَِ  صََََََََََََ اهِِنَ قنََّكَ حَِْ

 ".مََِِ ٌ 
Terjemahannya: 

“Orang ramai berkata: Wahai Rasulullah, bagaimana kami berselawat ke atas engkau? 

Maka Rasulullah bersabda: Bacalah:   ُ ََع  ََِّْ َََ لرِ عََ ُ مََُ َّ   ََأزَََْاجِوِ ََاَ رَّتِوِ إََ ا صَ َََ ال َّهَنَّ صَ
ٌِ  مََِ  ََ إََْ  عََ ُ قبَْراَهِِنَ قنَّكَ حَِْ ِ ٍْ عََ ُ مََُ َّ   ََعََ ُ أزَََْاجِوِ ََاَ رَّتِوِ إََ ا  ََ ِ ٌ قبَْراَهِِنَ ََ . 

 

al-Nawawī turut bersetuju bahawa hadith yang menjadi dalil wajib selawat dalam tashahhud akhir ialah 

hadith Faḍālah bin ‘Ubayd kerana dalam hadith ini menyatakan Nabi S.A.W. menegur seorang yang 

berdoa dalam solatnya tanpa memuji Allah dan berselawat ke atas baginda. Justeru, para ulama Mazhab 

Syafii menjadikan hadith-hadith ini sebagai dalil mewajibkan membaca selawat dalam tashahhud. al-

Nawawī (1928)  menyimpulkan bahawa hukum selawat dalam tashahhud akhir adalah fardhu tanpa 

khilaf di sisi kami. 

 

Selain itu, hadith ini mempunyai qarīnah yang lain iaitu diamalkan oleh jumhur ulama. Hukum 

membaca selawat dalam tashahhud adalah wajib di sisi pandangan al-Shāfi‘ī, Aḥmad dan Isḥāq seperti 

yang dinyatakan oleh Ibn Qudāmah (2003). Mereka berdalilkan dengan dalil riwayat Faḍālah bin 

‘Ubayd dan riwayat sahabat yang bertanya kepada Nabi S.A.W. cara untuk berselawat ke atas baginda. 

 

Membaca selawat dalam tashahhud adalah khilaf dalam kalangan ulama muktabar. Sebahagian 

menyatakan ia hanya sunat dan sebahagian lagi menghukumnya sebagai wajib atau menjadikannya 

sebagai salah satu rukun dalam solat. Pengkaji berpandangan, al-Rāfi‘ī mendatangkan hadith di atas  

kerana hadith ini lebih jelas dan secara langsung menunjukkan kewajipan selawat dalam tashahhud. 

Adapun bagi menguatkan hadith tersebut, terdapat shawāhid yang dijelaskan di atas terdiri daripada 

hadith sahih dan ḍa’īf. Justeru, pandangan ini dipegang oleh sebahagian ulama. Adapun, dalil yang 

lebih sahih untuk dijadikan hujah ialah riwayat Ka‘b bin ‘Ujrah R.A. seperti berikut: 

َِِّ فَِْ  عَِ ْ نَا إَِْلَ نَسََََََ  وَِ ا َََقَْ نَاَ لَ َ َََََََّ نَا  رجََ عََ َِْ ََ َ عََ ِْوِ َََََََََّ َّنَ  َِّ ِْلَ قِنَّ النَّبَِّ صََََََ َُّ ا َُ ََ  رِنَ عََ ِْكَ 
 َ َِّْ َََ ِِ مََُ َّ   إََ ا صَََََ لرِ عََ ُ مََُ َّ   ََعََ ُ َ َََ َََقَولَوا ال َّهَنَّ صَََََ " َ َِ َََ رِ  عََ ِْكَ؟" فِاَ ِِ قِبَْراَهِِنَ  نَصَََََ  عََ ُ َ
ِِ قِبَْراَهِِنَ قِنَّ  ََ إََْ  عََ ُ َ ِِ مََُ َّ   إََ ا  ِ ٍْ عََ ُ مََُ َّ   ََعََ ُ َ ََ ٌِ  مٌََِِ  ال َّهَنَّ  ٌِ  مََِِ ٌ قِنَّكَ حَِْ  " .كَ حَِْ

 

 

Terjemahannya:  

“Sesungguhnya Nabi S.A.W. bertemu kami, lalu kami berkata: Wahai Rasulullah, kamu 

telah mengajarkan kepada kami cara memberi salah kepadamu, maka bagaimana pula cara 

kami berselawat? Sabda Nabi S.A.W.: Baca:   َقِبَْرَاهِِنَ قِنَّك ِِ ِِ مََُ َّ   إََ ا صَ ََِّْ  عََ ُ َ ال َّهَنَّ صَلرِ عََ ُ مََُ َّ   ََعََ ُ َ
 ََِ ِِ قِبَْرَاهِِنَ قِنَََّكَ حَِْ َ  عََ ُ َ ََ إَََْ ا  ِِ مََُ َََّ   إَ َََ ِ ٍْ عََ ُ مََُ َََّ   ََعََ ُ َ ََ ٌََِ  مٌََََِِ  ال َّهَنَّ  ٌ  مََََِِ ٌ حَِْ . (al-Bukhārī, Kitāb: al-Du‘āt, 

Bāb: al-Ṣalāh ‘alā al-Nabī S.A.W, no.5996) 

 



  

133 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Menurut al-Bayhaqī (1989), para sahabat berkata bahawa Nabi S.A.W. telah mengajarkan cara 

membacakan salam ke atas baginda, maka bagi al-Bayhaqī yang dimaksudkan salam itu ialah salam 

dalam tashahhud iaitu : بَرإاَو َ حُْ ع   Justeru, seterusnya para sahabat bertanya cara untuk .السَص ع ِك أَها النبِ 

berselawat ke atas Nabi S.A.W. pula. Disebabkan itu, menurut Ibn Hajar (1995) selawat Ibrāhīmiyyah 

yang diajarkan oleh baginda dibacakan dalam tashahhud akhir oleh para sahabat lain. 

 

Tambahan lagi, Ibn Hajar (1986) menjelaskan ketika hendak mengajarkan selawat tersebut Nabi S.A.W. 

menggunakan kata perintah iaitu, َََقَولوَا yang difahami dengan maksud suruhan yang wajib oleh ulama 

Mazhab Syafii. Oleh itu, hukum membaca selawat dalam tashahhud adalah wajib dengan hujah-hujah 

yang dipegang oleh Mazhab Syafii dan pandangan yang bersama dengannya. 

 

KESIMPULAN 

 

Kajian ini telah membincangkan secara terperinci mengenai peranan penggunaan qarā`in dalam menilai 

dan menguatkan kedudukan sesuatu hadith dalam konteks pengamalan hukum-hakam Islam. Konsep 

qarā`in merujuk kepada faktor atau petunjuk yang digunakan untuk menyokong atau memperkukuh 

kesahihan sesuatu hadith, baik dari segi sanad, matan, atau makna.  

 

Para ulama, terutamanya Ibn Rajab dan Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, telah mengemukakan pandangan 

bahawa qarā`in ini sangat penting dalam menilai sesuatu hadith yang mungkin pada asalnya tidak sahih, 

namun dengan adanya sokongan dari faktor lain, ia boleh diterima sebagai hujah yang kuat. Secara 

umum, penggunaan qarā`in dapat dibahagikan kepada dua jenis utama, iaitu yang menguatkan sanad 

dan matan hadith, dan yang menguatkan makna hadith sahaja. Dalam kategori pertama, para 

muhaddīthīn menilai hadith berdasarkan kajian terhadap sanad (rangkaian perawi) dan matan (teks) 

hadith tersebut. Terdapat beberapa jenis qarā`in yang digunakan oleh para muhaddīthīn untuk 

menguatkan sanad dan matan hadith, antaranya adalah al-mutāba’āt, al-shawāhid, dan hadith mawqūf 

yang dihukumkan sebagai marfū’ dari segi hukum. Ini menunjukkan bahawa kajian terhadap sanad dan 

matan hadith merupakan aspek utama dalam menentukan darjatnya. Selain itu, para pengkaji seperti 

Ahmad Sabiq turut menambah satu dimensi dalam penggunaan qarā`in, iaitu berkaitan dengan 

ketidaksepakatan tentang kelemahan hadith. Hal ini membuka ruang bagi para ulama untuk menerima 

hadith berdasarkan pandangan tertentu, selagi mana terdapat sokongan atau qarā`in yang relevan untuk 

memperkukuh hujah tersebut.  

 

Sementara itu, penggunaan qarā`in yang menguatkan makna hadith lebih dominan dalam kalangan 

fuqahā’. Para fuqahā` tidak hanya menilai hadith dari segi sanad dan matan, tetapi juga mengkaji faktor 

luaran yang boleh menguatkan makna atau penerimaan terhadap hadith tersebut, terutamanya dalam 

pengamalan fiqh. Beberapa jenis qarā`in yang digunakan dalam konteks ini termasuk talaqqī al-

‘ulama’ bi al-qabūl (kesepakatan umat terhadap penerimaan hadith), ijmak (kesepakatan ulama), serta 

kesesuaian hadith dengan ayat al-Quran atau fatwa ulama. Bahkan, penggunaan qiyas atau perbuatan 

para sahabat turut dijadikan sebagai sokongan untuk menerima hadith yang ḍa’īf dalam konteks 

pengamalan hukum. Kajian ini juga memberikan perhatian kepada perbezaan kaedah antara para 

muhaddīthīn dan fuqahā` dalam penggunaan qarā`in. Para muhaddīthīn cenderung untuk mengamalkan 

hadith berdasarkan kesahihan sanad dan matannya, dengan pendekatan yang lebih ketat terhadap hadith 

yang ḍa’īf. Sebaliknya, para fuqahā` lebih fleksibel dalam menilai hadith, mengambil kira makna hadith 

dan kesesuaian dengan prinsip-prinsip syariah atau amalan umat Islam. Oleh itu, suatu hadith yang 

dianggap ḍa’īf oleh muhaddīthīn boleh diterima oleh fuqahā’ jika ia disokong dengan qarā`in yang sah 

dan sesuai dengan konteks hukum yang sedang dibincangkan.  

 

Secara keseluruhan, penggunaan qarā`in dalam menilai hadith memainkan peranan yang amat penting 

dalam memastikan penerimaan hadith sebagai hujah yang kuat, terutamanya dalam pengamalan hukum-

hakam. Hal ini dapat dilihat menelusuri tiga hadith yang dijadikan contoh di atas yang jelas 

menunjukkan peranan qarā`in dalam menyokong sesuatu hadith yang asalnya ḍa’īf. Para ulama sepakat 

bahawa qarā`in yang digunakan dalam menilai hadith mestilah muktabar agar tidak merosakkan hujah 

yang dibina berdasarkan hadith tersebut. Dalam hal ini, hadith yang ḍa’īf, walaupun pada asalnya 



  

134 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

dianggap lemah, kadangkala dapat diterima jika disokong dengan qarā`in yang relevan dan sah. Ini 

menunjukkan bahawa jumhur ulama tidak menolak hadith ḍa’īf secara mutlak, melainkan terdapat 

alasan yang kukuh. Justeru, kajian ini menguatkan pandangan bahawa hadith ḍa’īf yang disokong 

dengan qarā`in yang muktabar dapat diterima dalam pelaksanaan hukum-hakam, sesuai dengan prinsip-

prinsip syariah dan amalan umat Islam. Oleh itu, penting bagi para pengkaji untuk terus memperhalusi 

penggunaan qarā`in agar penerimaan hadith yang ḍa’īf dapat diselaraskan dengan keperluan praktikal 

dan konteks hukum Islam yang berterusan. Selain kitab Fatḥ al-‘Azīz yang mewakili Mazhab Syafii, 

hadith-hadith ḍa’īf dalam hukum hakam turut akan ditemui dalam kitab fiqh Mazhab Hanafi seperti al-

Hidāyah oleh al-Murghīnānī, Mazhab Maliki seperti Mawāhid al-Jalīl ala Mukhtaṣar Khalīl oleh al-

Hattāb dan Mazhab Hanbali seperti al-Muhgnī oleh Ibn Qudāmah. Kajian-kajian terhadap qarā`in amat 

penting bagi menghindari sikap mudah menuduh ulama fiqh beramal dengan hadith ḍa’īf semata-mata 

dalam hukum-hakam. Hal ini kerana ulama fiqh mempunyai kaedah yang tersendiri dalam menentukan 

sesuatu hadith itu diamalkan yang berbeza dengan ulama hadith.  

 



  

135 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

RUJUKAN 

 

Abū Dāwūd, S. ibn al-A. (1935). Sunan Abī Dāwūd (M. M. ʿAbd al-Ḥamīd, Ed.). Beirut: Al-Maktabah 

al-ʿAṣriyyah. 

Abdul Rahman, A. S. bin ., & Mustafa, M. F. (2020). Analisis Pemakaian Hadith Daif Dalam Penetapan 

Hukum Syarak Menurut Mazhab Shāfiʿī: (Analysis of the Application of Weak Hadith in the 

Determination of Islamic Law According to the Shāfiʿī School). Journal Of Hadith Studies, 

5(2), 27–36. https://doi.org/10.33102/johs.v5i2.116  

Alkhawlani, Asaad Rezq Ahmed. “ القرائن الحديثيةدا الردية ةدا تها بمدي فيدي ثلةديت اليديفدر ان اد دية ا  دي”. Mizanü’l-

Hak: İslami İlimler Dergisi 15 (Aralık2022), 491-518. https://doi.org/10.47502/mizan.1105851  

al-ʿAydrūs, Z. M. Ḥ. (2011). al-Hadīth al-Daʿīf wa Athāruh fī al-Aḥkām. Kaherah: Dār al-Bashāʾir. 

al-Azhari, L. H. (2016). Imdād al-Mughīth bi tasḥīl ʿUlūm al-Hadīth. Kaherah: Dār al-Ṣāliḥ. 

al-Bayhaqī, A. ibn al-Ḥ. (1989). al-Sunan al-Ṣaghīr. Karachi: Jāmiʿah al-Dirāsāt al-Islāmiyyah. 

al-Bukhārī, M. ibn I. (2001). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Tawq al-Najāḥ.  

al-Dhahabī, M. ibn A. (1984). Siyar Aʿlām al-Nubalāʾ. Beirut: Muʾassasah al-Risālah.  

al-Hāyis, Ḥ. ibn J. (2016). Taḥqīq al-ʿAzīz Sharḥ al-Wajīz. Dubai: Jāʾizat Dubay al-Duwaliyyah li al-

Qurʾān al-Karīm.  

Ali Gomaah. (2004). al-Madkhal ilā Dirāsah al-Madhahib al-Fiqhiyyah. Kaherah: Dar al-Salam.  

al-Mizzī, J. A. (1983). Tahdhīb al-Kamāl fī Asmāʾ al-Rijāl. Kaherah: Muʾassasah al-Risālah. 

al-Mubārakfūrī, M. ʿAbd al-R. (2009). Tuḥfat al-Aḥwadhī. Kaherah: Sharikat al-Quds. 

al-Mubārakī, Y. Ḥ. M. (1901). Taḥqīq wa dirāsah al-qism al-tāsiʿ min kitāb Fatḥ al-ʿAzīz fī sharḥ al-

Wajīz [Tesis PhD yang tidak diterbitkan]. Mekah: Universiti Umm al-Qura. 

al-Nawawī, Y. ibn Sh. (1928). al-Majmū’ sharḥ al-Muhadhdhab. Kaherah: Idarah al-Tiba’ah al-

Munirah. 

al-Nawawī, Y. ibn Sh. (2003). Tahdhīb al-Asmāʾ wa al-Lughāt. Beirut: Dar al-Kotob al-Ilmiyah.  

al-Rāfiʿī, A. Q. ʿA. (1997). al-ʿAzīz fī sharḥ al-Wajīz. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah.  al-Shāfiʿī, M. 

I. (1990). Al-Umm. Beirut: Dār al-Fikr.   

al-Shiblī, F. (2014). [Dalam talian] boleh didapati melalui: 

https://www.alukah.net/sharia/0/71295/يثث- العجن / (diakses pada Jan 16, 2025). 

al-Suyūṭī, ʿA. R. K. D. (2010). Tanwīr al-Hawālik Sharḥ ʿalā Muwaṭṭaʾ Mālik. Beirut: Dār al-Kutub 

al-ʿIlmiyyah.   

al-Ṭabarānī, S. A. (1995). al-Muʿjam al-Awsaṭ. Kaherah: Dār al-Ḥaramayn.   

al-Zarkashī, B. D. M. ʿA. (1994). Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī Uṣūl al-Fiqh. Kaherah: Dār al-Kutubi. 

al-Zuhaylī, M. W. (2010). al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. Damsyik: Dār al-Fikr.  

Bin Baz, ‘A. A, (2007), Fatāwā Nūr ‘alā al-Darb. Riyadh: al-Ra`isah al-‘Ammah li al-Buhuth al-

Ilmiyyah wa al-Ifta`. 

Ḥasan, ʿA. M. (2013). al-Qarā`in wa athāruha fī ‘Ilm al-Ḥadīth.  Kuwait: Majalah al-Wa’i al-Islami.  

Ibn al-Mulaqqin, S. al-D. ʿU. ibn ʿA. (2004). al-Badr al-Munīr. Riyadh: Dār al-Hijrah.  

Ibn al-Mulaqqin, S. al-D. ʿ U. ibn ʿ A. (2011). Khulāṣat al-Badr al-Munīr. Kaherah: Maktabah al-Rushd. 

Ibn Ḥajar, A. ibn ʿA. (1938). Tahdhīb al-Tahdhīb. Hyderabad: Maṭbaʿah Dāʾirat al-Maʿārif al-

Niẓāmiyyah.  

Ibn Ḥajar, A. ibn ʿA. (1979). al-Talkhīṣ al-Ḥabīr. Kaherah: Mu`asasah Qurtubah. 

Ibn Ḥajar, A. ibn ʿA. (1986). Taqrīb al-Tahdhīb. Beirut: Dār al-Rashīd.  

Ibn Ḥajar, A. ibn ʿA. (2011). Nuzhah al-Nazhar fī Taudhīh Nukhbah al-Fikr. Karachi: Maktabah al-

Busyra.  

Ibn Mājah, M. ibn Y. (1990). Sunan Ibn Mājah. Kaherah: Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyyah.  

Ibn Qāḍī Shuhbah, A. B. ibn A. (1987). Ṭabaqāt al-Shāfiʿiyyah. Beirut: Dār ʿĀlim al-Kutub.  

Ibn Qudāmah, ʿA. ibn A. (2003). al-Mughnī. Beirut: Dar al-Kotob al-Ilmiyah.  

Ibn Rajab, ʿA. R. A. (1996). Fatḥ al-Bārī sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Kaherah: Dār al-Ḥaramayn. 

Ibn Rajab, ʿA. R. A. (2015). Sharḥ ʿIlal al-Tirmidhī. Kaherah: Maktabah al-Rushd. 

Masʿūd, R. M. (2008). al-Tarjīḥ bi al-qarāʾin fī kitāb ʿilal al-ḥadīth [Tesis sarjana yang belum 

diterbitkan]. Universiti Sharjah. 

Mohammed Abullais Shamsuddin Mohammed Yaqub. (2011). ʿ Ulūm al-Ḥadīth aṣīlihā wa muʿāṣiruhā. 

Bangi: Darul Syakir. 

https://doi.org/10.33102/johs.v5i2.116
https://doi.org/10.47502/mizan.1105851
https://www.alukah.net/sharia/0/71295/حديث-العجن/


  

136 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Mohd Arifin, M. Z., & Muhammad Noor, U. (2021). Peranan hadis ḍaʻīf dalam kitab al-Muntaqā karya 

Ibn al-Jārūd: The roles of weak hadith in Ibn al-Jārūd’s al-Muntaqā min al-Sunan al-Musnadah. 

HADIS, 11(22), 780-791. https://doi.org/10.53840/hadis.v11i22.160  

Mustafā, A. (2019). Al-ʿAmal bi al-ḥadīth al-ḍaʿīf ʿinda al-Imām al-Shāfiʿī: Dirāsah taṭbīqiyyah min 

khilāl kitābihi al-Umm [Tesis PhD yang belum diterbitkan]. al-Jāmiʿah al-Islāmiyyah bi 

Ghazzah. 

Shahrulail, M. A. ., Soroni, M. K. ., & Sudi, S. . (2023). Peranan Hadith Ḍa’īf Berat Dalam Perspektif 

Islam: The Role of Weakest Ḥadīth in The Perspective of Islam. Journal of Ifta and Islamic 

Heritage, 2(1), 76–109. Retrieved from 

https://ejournal.muftiwp.gov.my/index.php/jiftah/article/view/45. 

Soroni, M. K. . (2022). Manhaj Hadis Imam al-Syafi‘i dalam Konteks Istinbat Hukum: Imam al-Syafi’i 

Manhaj of Analyzing Hadith in Deriving the Law. Journal of Ifta and Islamic Heritage, 1(1), 

173–217. Retrieved from https://ejournal.muftiwp.gov.my/index.php/jiftah/article/view/22.  

 

https://doi.org/10.53840/hadis.v11i22.160
https://ejournal.muftiwp.gov.my/index.php/jiftah/article/view/45
https://ejournal.muftiwp.gov.my/index.php/jiftah/article/view/22

