
 

150 
 

Vol 10. No. 2 (December 2025) 

eISSN: 2550-1488 

journalofhadis.usim.edu.my 

 

  

PENGUATAN HADIS DAIF DENGAN PERSAMAAN 

MAKNA AYAT AL-QURAN MENURUT 

MUHADDITHIN 
 (Strengthening Weak Hadiths Through Parallel Meanings in The Quran According to The Scholars of 

Hadith) 
 

Ahmad Izzuddin Abu Bakar, Amran Abdul Halim 

Fakulti Pengajian Quran dan Sunnah, Universiti Sains Islam Malaysia 

 

Abstract  

Hadith represents the second most important source of guidance for Muslims, 

inspired through the words of the Prophet Muhammad (PBUH). Every Muslim 

is encouraged to study it to the best of their ability. In scholarly discourse, a 

Ḍaʿīf (weak) hadith may be strengthened and elevated to the rank of Ḥasan li-

ghayrihī, a category of hadith deemed acceptable as evidence (ḥujjah). Among 

the reasons weak hadith may be strengthened is when its meaning aligns with 

a verse from the Qur’an -a concept known as taqwiyat al-ḥadīth al-ḍaʿīf bi-

muwāfaqatihi lil-Qurʾān (the reinforcement of a weak hadith through its 

correspondence with the Qur’an). This study examines the extent to which this 

notion is recognized and accepted among the muhaddithin as a hadith expert. 

The research employs a library-based and textual analysis approach, as it 

requires careful examination and evaluation of scholarly materials. The 

findings reveal that the majority of muhaddithin do not accept mere similarity 

in meaning with Qur’anic verses as sufficient to strengthen weak hadith to the 

level of Ḥasan li-ghayrihī. The authenticity of a hadith depends on two 

essential aspects: its sanad (chain of transmission) and matan (text). The 

nuqqād al-ḥadīth (critics among hadith scholars) never authenticated a hadith 

by neglecting either aspect, particularly the sanad, which is the most 

extensively discussed component in their works. Abu Hatim affirmed this by 

saying: “The authenticity of a hadith is known through the trustworthiness 

(ʿAdālah) of its transmitters, and such words may then be considered as 

prophetic speech.” Therefore, attributing a hadith to the Prophet (PBUH) 

requires an authentic sanad or at least Ḥasan li-ghayrihī, along with a Salīm 

text.  

 

Keywords: weak hadith, qur’an and hadith, taqwiyat al-ḥadīth, strengthening 

through the qur‘an, correspondence with the qur‘an. 

Article Progress 

 
Received: 16 October 2025  
Revised: 4 November 2025 

Accepted: 1 December 2025 

 

*Corresponding Author:  

Amran Abdul Halim. 

Fakulti Pengajian Quran dan 

Sunnah, USIM. 

 

Email: 
amranabdulhalim@usim.edu.my 
 

 

PENDAHULUAN  

 

Hadis mewakili sumber kedua umat Islam di dalam segenap kehidupan. Suatu petunjuk yang 

diilhamkan melalui lisan Nabi SAW. Tidaklah apa yang dipertuturkan itu melainkan wahyu. Segala isu 

yang berkaitan dengan masdar ini seharusnya menjadi topik penting untuk difahami dengan baik 

samada dari sudut kesabitan atau pun kefahaman. Setiap muslim disaran untuk mempelajari ilmu-ilmu 

yang bersangkutan dengannya mengikut kemampuan masing-masing. Kalangan intelektual perlu 

mendalami seluas yang mungkin permasalahan supaya mampu merungkai persoalan atau kekeliruan 

yang berlaku dalam masyarakat.  

Beramal dengan hadis Ḍaʿīf merupakan perkara yang diperselisihkan oleh ulama. Jumhur berpendapat 

pengamalannya dibenarkan secara bersyarat. Pada masa yang sama, hadis Ḍaʿīf boleh dikuatkan 

kemudian diangkat kepada kedudukan Ḥasan li-ghayrihī yang tergolong dalam hadis yang diterima 

sebagai hujah. Salah satu faktor yang menguatkan ialah kewujudan persamaan makna matan hadis 

dengan ayat Al-Quran. Di dalam wacana akademik, topik ini dikenali dengan istilah Taqwiyat al- 

Ḥadīth al- Ḍaʿīf bi-Muwāfaqatihi lil-Qurʾān.   



  

151 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Perkara ini wajar dibincangkan secara mendalam dan terperinci kerana mempunyai implikasi yang 

besar iaitu perubahan status hadis. Hadis Ḍaʿīf yang digunakan dalam ruang lingkup yang terhad 

bertukar kepada Ḥasan li-ghayrihī yang berperanan dalam serata hukum. Untuk mengelakkan 

kekeliruan dan salah faham, persoalan dan perincian perlu diperhalusi secara berhati-hati mengikut 

ketetapan muhaddithin seperti yang digariskan oleh kitab-kitab Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth dan sebagainya.  

 

MASALAH KAJIAN 

Perbincangan dalam menentukan kesahihan dan kebolehterimaan sesuatu hadis sering kali 

menimbulkan perdebatan hangat. Kebiasaannya bertukar kepada suasana yang tidak harmoni dan 

mencetuskan polarisasi di antara aliran yang pelbagai. Fenomena ini terbukti dengan hantaran dan 

komen warga siber di dalam platform media sosial seperti Facebook dan Whatapps. Salah satu dakwaan 

yang banyak diketengahkan ialah ayat-ayat Al-Quran yang mengandungi makna yang serupa dengan 

matan boleh mengangkat status hadis Ḍaʿīf atau sangat Ḍaʿīf kepada tahap yang lebih atas. Setakat ini 

tidak ada kajian yang lengkap mengenai isu yang menjadi titik pertikaian. Ramai pihak mengambil 

petikan tanpa membezakan mana satu pandangan yang berotoriti di dalam bidang. Orang awam semakin 

bercelaru dan ditinggalkan dengan persoalan yang tidak dijawab dengan tuntas.  

 

KEPENTINGAN KAJIAN 

Kajian ini mustahak kerana menjawab persoalan agama yang mendasar dan menimbulkan pertanyaan 

komuniti muslim. Adakah hadis Ḍaʿīf boleh dinaikkan status kepada Ḥasan li-ghayrihī apabila terbit 

persamaan makna dengan ayat Al-Quran?. Penelitian akan dijalankan terhadap garis panduan 

Muhaddithin yang merupakan pakar bidang. Berkenaan mengambil pendapat sarjana disiplin di dalam 

masalah yang menjadi perbantahan, Al-Zahabi berkata: “Kami tidak mendakwa imam-imam al-Jarḥ 

wa al-Taʿdīl maksum, tetapi mereka adalah orang yang paling banyak betul, jarang salah, sangat 

bersikap adil, paling jauh daripada bersikap zalim. Apabila mereka bersepakat untuk memperakui atau 

mengecam, maka peganglah dan gigitlah dengan dua gerahammu dan jangan lepaskannya, kerana 

engkau akan menyesal. Sesiapa yang menyendiri daripada pendapat mereka maka ia tidak diambil kira” 

(Muhammad bin Ahmad al-Zahabi, 2020). Kata-kata ini pada asalnya berada di dalam ruang lingkup 

topik al-Jarḥ wa al-Taʿdīl, meskipun begitu konsepnya masih terpakai di dalam kerangka lain. Intipati 

yang sama juga diucapkan oleh Abu Hatim al-Razi: “Akan tetapi ahli hadis telah bersepakat di atas 

demikian itu, dan persepakatan ahli hadis di atas sesuatu adalah hujah”(Abdul Rahman bin Muhammad 

Ibnu Abi Hatim, 2011).  

 

METODE KAJIAN 

Pemilihan kaedah keperpustakaan dan analisis teks dikira sesuai memandangkan kajian memerlukan 

pemerhatian dan penilaian terhadap bahan-bahan bacaan. Ia merupakan metode yang digunakan untuk 

memperolehi bukti daripada dokumen dan rekod. Sumber-sumber yang bersifat primer di dalam tajuk-

tajuk yang terbabit akan diperhalusi. Selepas itu, analisis akan dijalankan untuk melihat pendapat yang 

kuat berdasarkan kenyataan dan praktik majoriti muhaddithin dan Nuqqād al-Ḥadīth dalam isu 

Taqwiyat al- Ḥadīth al- Ḍaʿīf bi-Muwāfaqatihi lil-Qurʾān. Sumber-sumber sekunder turut 

dimanfaatkan untuk memahami sumber primer dan menyokong pentafsiran.  

 

Takrif Hadis Ḍaʿīf 

Hadis Ḍaʿīf adalah “Hadis yang tidak terhimpun padanya sifat-sifat Hadis Hasan” (Al-Sakhawi, 2005). 

Hasan yang dimaksudkan di sini ialah Hasan Liġayrihī. Ini kerana hadis tersebut merupakan jenis Hadis 

Maqbūl yang paling bawah. Turutan Hadis Maqbūl ialah Sahih Lizātihī, Sahih Lighayrihī, Hasan 

Lizātihī dan Hasan Lighayrihī. Jika sesuatu hadis itu tidak memenuhi syarat-syarat yang ditetapkan 

sebagai Hasan Lighayrihī, maka sudah tentu ia lebih jauh dari menepati syarat-syarat untuk menjadi 

hadis-hadis Maqbūl yang lain. 



  

152 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Maka apakah hadis Hasan Liġayrihī?. Ia adalah hadis Ḍaʿīf yang mempunyai sanad yang lebih daripada 

satu. Sekurang-kurangnya mestilah mempunyai dua sanad (Al-Jadi’, 2003). Sanad-sanad tersebut 

mestilah tidak terdiri daripada perawi yang berbohong atau fasik. Kedaifan sanad yang boleh dikuatkan 

contohnya sanad yang terdiri daripada perawi yang buruk hafalan (Sū’ al-Ḥiẓ) atau sanad terputus atau 

perawinya tidak diketahui (Majhūl) (Ibnu Hajar al-Asqalānī, 2008).  

Mana-mana hadis yang tidak mengandungi ciri-ciri hadis Hasan Liġayrihī maka ia adalah hadis Ḍaʿīf. 

Hadis Ḍaʿīf dibahagikan kepada tiga jenis yang besar dan di bawahnya terdapat pecahan-pecahan. 

Pecahan tersebut ialah: (1) Ḍaʿīf, (2) Hadis yang ditolak kerana sanad terputus dan (3) Hadis yang 

ditolak kerana masalah pada perawi.  

1. Ḍaʿīf: 

Hadis Ḍaʿīf ialah hadis yang tidak mencukupi syarat untuk dijadikan salah satu daripada mana-mana 

hadis Maqbūl dan tidak mempunyai nama yang khusus. Sebagai contoh hadis yang mempunyai perawi 

yang Majhūl pada sanadnya. Majhūl atau al-Jahālah ialah ketidaktahuan tentang seseorang perawi 

samada ketidaktahuan tentang dirinya atau ketidaktahuan tentang kebolehpercayaan terhadapnya 

(Thiqah) sekalipun dirinya dikenali. Maka hadis ini dinamakan dengan nama yang umum iaitu hadis 

Dhaif (Mahmud al-Ṭaḥḥān, 1996).  

2. Hadis yang ditolak kerana sanad terputus 

Hadis-hadis di bawah kategori ini ialah hadis yang dikira Ḍaʿīf kerana sanad yang terputus. Terdapat 

nama-nama khusus bagi hadis-hadis ini berdasarkan tempat terputusnya sanad dan bilangan perawi 

yang gugur. Antara nama-namanya seperti Mursal, Mu‘allaq, Muʿḍal  dan lain-lain (Mahmud al-

Ṭaḥḥān, 1996).    

3. Hadis yang ditolak kerana masalah (al-Ṭaʿn) pada perawi. 

Hadis-hadis di bawah kategori ini ialah hadis yang dikira Ḍaʿīf kerana masalah pada perawi samada 

dari sudut kebolehpercayaan (Thiqah) atau kedabitan. Antara nama-namanya ialah Matrūk, Munkar, al-

Syāz, Mu‘allal, dan lain-lain (Mahmud al-Ṭaḥḥān, 1996).    

 

Maksud Makna Matan Hadis Menyamai Makna Ayat al-Quran 

Terdapat dua jenis persamaan makna matan hadis dengan ayat Al-Quran. Pertama, persamaan secara 

langsung atau tersurat iaitu makna yang terkandung di hadis berada di dalam ayat Al-Quran dalam 

bentuk yang setaraf dan setanding. Makna yang dimaksudkan terserlah dengan ketara tanpa perlu 

kepada pengamatan yang panjang. Kadang-kadang kelihatan frasa yang seiras di dalam kedua-dua nas. 

Contoh:  

ةا  لَا   نْ  صالَا
ا
نْكارِ يطُِيْعُ  لَا  لم

ُ
ةِ أانْ ي ان ْهاى عانِ الْفاحْشااءِ والم ةا، واطااعاةُ الصَّلَا  الصَّلَا

Terjemahan: Tiada solat orang yang tidak dapat menjadikan solatnya taat. Dan ketaatan solat adalah ia 

menegah daripada perkara keji dan munkar (Ibnu Ḥajar al-'Asqalānī: No: 2948).  

Hadis ini diriwayatkan secara bersanad di dalam kitab-kitab hadis seperti al-Targhīb wa-al-Tarhīb oleh 

Abu al-Qasim al-Asbahānī dan Zahr al-Firdaws oleh Ibnu Ḥajar al-'Asqalānī, serta kitab-kitab tafsir 

seperti Tafsir al-Tabari, Tafsir Ibnu Abi Hatim dan Tafsir al-Wahidi. Kesemuanya berpunca daripada 

Juwaibir bin Said al-Balkhi, daripada Ibnu Mas‘ud.  

Kitab-kitab biografi perawi hadis atau al-Tarājum mengkategorikan Juwaibir sebagai Ḍaʿīf atau sangat 

Ḍaʿīf. Al-Mizzī (2017) di dalam Tahzīb al-Kamāl membawa nukilan berikut: Abdullah bin Ali bin al-

Madini berkata: Aku bertanya kepadanya yakni bapanya tentang Juwaibir, kemudian ayahnya sangat 

mendaifkannya. Al-Nasaie, Ali bin al-Husain bin al-Junaid dan al-Daraqutnī berkata: Matrūk. Al-

Nasaie berkata pada tempat yang lain: Dia tidak Thiqah.  

Al-Zahabi (2016) menyimpulkan pendapat-pendapat ulama al-Jarḥ wa al-Taʿdīl tentang Juwaibir 

dengan berkata: Tarakūhu. Secara lateral, ia bermaksud “Mereka meninggalkannya”. Istilah ini 

menunjukkan muhaddithin meninggalkan periwayatan seseorang perawi kerana dia berbohong, 



  

153 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

dikhuatiri berbohong (Muttaham bi al-kadhib) atau fasik (Abdul Majid Ghouri, 2007). Manakala Ibnu 

Ḥajar al-'Asqalānī (2013) di dalam Taqrīb al-Tahzīb menyimpulkannya sebagai seorang perawi 

riwayat-riwayat tafsir dan sangat Ḍaʿīf (Ḍaʿīf Jiddan). 

Al-Suyūṭī (2019) menyatakan hadis ini diriwayatkan dengan sanad yang daif. 

Makna hadis selari dengan ayat berikut:  

ةا ت ان ْهاىٰ عانِ الْفاحْشااءِ واالْمُنكارِ ﴿  ﴾إِنَّ الصَّلَا
Terjemahan: Sesungguhnya solat menegah daripada perkara keji dan munkar Al-‘Ankabut: 45).  

Hadis menerangkan bahawa orang yang tidak dapat membuatkan solatnya mencegah dosa seolah-olah 

solat tersebut tidak wujud. Situasi ini berlaku kerana Al-Quran menyatakan ibadat solat mampu 

mencegah perkara keji dan munkar.  

Kedua, persamaan tidak langsung atau tersirat yang mana kebiasaannya merupakan kefahaman atau 

Istinbāṭ daripada ayat yang menyokong makna hadis. Untuk mengenal pasti persamaan ini, ia menuntut 

seseorang berfikir dengan mendalam dan menyeluruh. Contoh:  

لْناا مِنْهُ، فاجااءا راسُولُ اللََِّّ صلى الله واحافْصاةُ  أانَا  كُنْتُ  عانْ عاائِشاةا قاالاتْ:   نااهُ فاأاكا ي ْ صاائمِاتايِْْ، ف اعُرِضا لاناا طاعاامٌ اشْت اها
إِنََّ كُنَّا صاائمِا   ، اللََِّّ ف اقاالاتْ: يَا راسُولا  أابيِهاا،  ابْ ناةا  إلِايْهِ حافْصاةُ، واكااناتْ  ف اباداراتْنِِ  لاناا طا عليه وسلم،  ف اعُرِضا  عاامٌ تايِْْ، 

: اقْضِياا ي اوْمًا آخارا ماكااناهُ.  لْناا مِنْهُ، قاالا نااهُ فاأاكا ي ْ  اشْت اها
Terjemahan: Daripada Aisyah beliau berkata: Aku dan Hafsah berpuasa. Kemudian diberikan kepada 

kami makanan yang kami suka dan kami pun memakannya. Tiba-tiba datang Rasulullah SAW lalu 

Hafsah mendahuluiku untuk menghampiri Baginda -Dia adalah anak ayahnya (sebagaimana sifat 

ayahnya yang pantas dan tangkas)-, dia berkata: Wahai Rasulullah, tadi kami berpuasa, kemudian 

diberikan kepada kami makanan yang kami suka lalu kami memakannya. Baginda bersabda: Gantilah 

satu hari yang lain akan tempatnya (Al-Tirmizi: 735).  

Makna hadis disokong oleh ayat berikut:  

لاكُمْ   اْ والَا تُ بْطِلُو ﴿  ﴾ أاعْماٰ
Terjemahan: Dan janganlah kamu membatalkan amalan kamu (Muhammad: 33). 

Hadis Aisyah RA dan Hafsah RA disuruh menggantikan puasa sunat, hampir semua sanadnya berpunca 

atau diriwayatkan daripada al-Zuhri, daripada Aisyah RA atau pun daripada al-Zuhri, daripada Urwah, 

daripada Aisyah RA. Terdapat satu riwayat daripada Ikrimah, daripada Ibnu Abbas.  

Al-Tirmizi (1996) menyatakan ramai al-Ḥāfiẓ menyatakan ia adalah hadis Mursal. Beliau juga pernah 

bertanya kepada gurunya Imam al-Bukhari tentang kedudukan hadis ini yang mana gurunya 

menyatakan ia tidak sahih daripada al-Zuhri, daripada Urwah, daripada Aisyah RA (Al-Tirmizi, 2011). 

Ibnu al-Qayyim al-Jauziyyah (2025) pula menyatakannya sebagai Maʿlūl. Manakala Ibnu Hazm (2013) 

mensahihkannya di dalam kitab al-Muhallā.  

Hadis menunjukkan amalan sunat yang dibatalkan mesti diganti. Dalam kes ini puasa sunat yang 

dilakukan oleh dua orang isteri Nabi SAW iaitu Aisyah RA dan Hafsah RA. Kefahaman ini selaras 

dengan ayat Al-Quran yang melarang secara umum pembatalan amalan apabila sudah dimulakan 

samada sunat atau wajib. Al-Sarakhsi seorang ulama Hanafi berkata: Wajib ke atasnya menjaga amalan 

yang dibuat kerana ia adalah perbuatan mendekatkan diri kepada Allah (Qurbah). Menjaga daripada 

batalnya amalan adalah wajib kerana firman Allah Taala: Janganlah kamu membatalkan amalan kamu 

(Muhammad: 33), seperti mana menepati janji itu wajib (al-Sarakhsī, 2020).  

 

 



  

154 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Penguatan Hadis Daif Dengan Kepelbagaian Sanad 

Hadis Ḍaʿīf boleh dikuatkan sehingga menaiki kedudukan yang boleh dijadikan sebagai hujah. Hal ini 

berlaku apabila wujud beberapa sanad yang berbeza atau berbilang sanad (Ta’addud al-Sanad). 

Penguatan jenis ini dinamakan sebagai penguatan dengan Mutaba’ah dan Syawahid (Al-Suyūṭī, 2015). 

Dari sudut istilah, Mutabaah bermaksud suatu keadaan di mana seorang perawi menyertai seorang 

perawi yang lain dalam meriwayatkan hadis yang sama daripada seseorang guru, yang mana hadis 

tersebut berpunca daripada Sahabat yang sama. Syawahid pula bermaksud sanad lain bagi hadis yang 

sama tetapi berpunca daripada Sahabat yang berbeza (Abu al-Laith, 2014).  

Penguatan hadis Ḍaʿīf berdasarkan sanad-sanad yang pelbagai ini dijelaskan oleh imam-imam hadis 

antaranya Ibnu Hajar al-‘Asqalani. Beliau berkata: “Hadis yang boleh diterima ialah hadis yang 

bersambung sanadnya dan perawi-perawinya dinyatakan sebagai boleh dipercayai (Taʿdīl), atau hadis 

yang sebahagian sanadnya dikuatkan dengan sanad yag lain, sehingga terhasil kekuatan secara 

berkumpulan, kalaulah setiap sanad itu bersendirian tidaklah kekuatan itu berlaku” (Ibnu Hajar al-

Asqalānī, 1988). Al-Sakhāwi (2005) pula memberikan justifikasi secara logik dengan menyatakan 

bahawa ulama hadis menetapkan sanad pertama sebagai Ḍaʿīf kerana wujud kebarangkalian yang sama 

banyak atau pun seimbang samada Ḍaʿīf atau sahih disebabkan wujudnya perawi yang buruk hafalan. 

Apabila datangnya sanad lain, maka kebarangkalian yang kuat menunjukkan perawi yang buruk hafalan 

itu dabit pada hadis yang diriwayatkan. 

Hanya Ibnu Hazm yang menolak konsep penguatan hadis dengan sanad yang pelbagai. Beliau berkata: 

Kalaulah sanad-sanad yang Ḍaʿīf mencapai seribu sanad tidaklah ia menguatkan dan tidaklah 

menambah sanad Ḍaʿīf yang bercampur dengan sanad yang Ḍaʿīf melainkan kedaifan. Al-Zarkashī 

menganggap pendapat ini sebagai menyimpang daripada jumhur. Beliau kemudiannya mengulas: 

Pendapat ini tertolak kerana bentuk penggabungan mempunyai kesan. Tidakkah engkau melihat hadis 

Mutawātir yang menunjukkan kepada pasti, sedangkan jika kita melihat kepada hadis Ahād, ia tidak 

menunjukkan kepada pasti. Jika apa yang tidak menunjukkan kepada pasti dengan kebersendiriannya, 

tetapi menunjukkan kepada pasti ketika bergabung, maka lebih wajar penggabungan itu memindahkan 

tahap Ḍaʿīf kepada tahap kuat. Ini adalah perkara lazim, lebih-lebih lagi apabila sesuatu yang mencapai 

tahap Mutawātir, tidak mensyaratkan kebolehpercayaan terhadap perawi (Adālah), seperti mana yang 

ditetapkan di dalam ilmu Usul Fekah (Al-Zarkasyi, 2008).  

Sanad-sanad yang boleh menguatkan antara satu sama lain mestilah benar-benar berlainan.  Jika sesuatu 

hadis mempunyai tiga sanad tetapi kesemuanya berpunca daripada perawi yang sama yang mana dia 

merupakan sebab kedaifan, maka ia tidak dikira sebagai tiga sanad.  

Walaubagaimanapun, bukan semua hadis Ḍaʿīf boleh terangkat kedudukannya. Sebaliknya, hanya 

perawi-perawi yang kedaifannya berpunca daripada kelemahan hafalan, dalam masa yang sama mereka 

adalah perawi-perawi yang dikategorikan sebagai orang-orang yang benar dan amanah (Ahl Ṣidq wa-

al-Amānah). Ibnu al-Ṣalaḥ (2019) menerangkan perkara ini dengan berkata: “Bukan semua kedaifan di 

dalam hadis akan hilang dengan kedatangan beberapa sanad. Malah perkara itu berbeza-beza 

keadaannya. Ada antaranya hadis-hadis yang kedaifannya berpunca daripada kedaifan hafalan perawi, 

sedang perawi adalah orang benar dan amanah. Jika kami melihat apa yang perawi tersebut riwayatkan, 

telah datang daripada sanad yang lain, maka kami tahu dia telah menghafal hadis tersebut dan tidak 

terjejas hafalannya…. Dan ada antaranya kedaifan yang tidak hilang sekalipun datang sanad yang lain, 

kerana kuatnya kedaifan dan ketidakmampuan penguat untuk menguatkannya. Ia seperti kedaifan yang 

berpunca daripada perawi yang berbohong dalam percakapannya ataupun hadis tersebut adalah Syāz”.  

 

Penguatan Hadis Daif Dengan Persamaan Makna Ayat Al-Quran Menurut Muhaddithin 

Penulis hanya menemui seorang sahaja ulama hadis yang menyebut secara jelas bahawa kaedah ini 

diterima untuk menguatkan hadis Ḍaʿīf. Beliau ialah Ali bin Muhammad bin Abdul Malik yang dikenali 

sebagai Ibnu Al-Qaṭṭān al-Fāsī. Ibnu Ḥajar al-ʿAsqalānī (2000) menukilkan pendapatnya di mana beliau 

berkata: “Melainkan jika banyak sanadnya, dan disokong oleh amalan turun temurun, atau ada 

persamaan dengan Shāhid hadis, atau ada persamaan dengan Ẓāhir Al-Quran”.  



  

155 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Dr. Asiya ‘Ammūr (2018) di dalam tesis Ph.D yang bertajuk Metode al-Hafiz Ibnu Hajar al-‘Asqalani 

Dalam Menguatkan Hadis Di Dalam Kitab Fath al-Bari (Manhaj al-Ḥāfiẓ Ibn Ḥajar Fī Taqwiyat al-

Aḥādīth Min Khilāli Kitābihī Fatḥ al-Bārī) hanya menemui satu hadis Ḍaʿīf yang dikuatkan dengan 

kaedah ini. Hadis tersebut diletakkan selepas tajuk dan tidak didahului dengan ungkapan yang 

berbentuk riwayat seperti mana hadis-hadis Mu‘allaq yang lain:  

هُ أاخاذا بِِاظ ٍّ واافِرٍّ، وامانْ سالاكا طا  ُ لاهُ واأانَّ الْعُلامااءا هُمْ واراثاةُ الْْانبِْيااءِ، وارَّثوُا الْعِلْما، مانْ أاخاذا ريِقًا ياطْلُبُ بهِِ عِلْمًا ساهَّلا اللََّّ
 طاريِقًا إِلَا الْاْنَّةِ 

Terjemahan: Dan sesungguhnya para ulama mereka adalah pewaris Anbia. Mereka mewariskan ilmu. 

Sesiapa yang mengambilnya, dia telah mengambil bahagian yang besar. Sesiapa yang melalui jalan 

untuk menuntut ilmu, Allah akan memudahkannya jalan ke syurga ((Bukhari).  

Ibnu Hajar al-‘Asqalani (2022) menyatakan Imam al-Bukhari tidak menyebut secara jelas ia adalah 

hadis dan tidak menganggapnya sebagai hadis Mu‘allaq. Namun, perletakkan selepas tajuk 

menunjukkan ia mempunyai Aṣl atau sanad, dan ia mempunyai Shāhid daripada ayat Al-Quran:  

ناا مِنْ عِباادِنَا ﴿  ﴾ ثَُُّ أاوْراثْ ناا الْكِتاابا الَّذِينا اصْطافاي ْ
Terjemahan: Kemudian Kami jadikan Al- Quran itu diwarisi oleh orang-orang yang Kami pilih dari 

kalangan hamba-hamba Kami. 

Perkaitan dapat diperhatikan adalah makna hadis menggambarkan para ulama mewarisi ilmu daripada 

para Nabi AS. Kemudian ayat Al-Quran mengesahkannya apabila ia menyebut Allah SWT mewariskan 

kitab yakni Al-Quran yang merupakan sumber ilmu kepada hamba-hamba yang terpilih.  

Menurut Ibnu al-Ḥaṣṣār, kaedah penguatan hadis Ḍaʿīf menggunakan persamaan makna dengan ayat 

Al-Quran kebiasaannya dilaksanakan oleh ulama-ulama fekah. Beliau yang merupakan seorang ulama 

fekah dan tafsir berkata: “Seorang faqih mengetahui kesahihan hadis apabila wujud persamaan dengan 

usul atau ayat daripada kitab Allah Taala, perkara itu menyebabkannya menerima hadis dan beramal 

dengannya, dan mempercayai kesahihannya, jika tiada pada sanadnya pembohong, maka tidak mengapa 

menyebut kesahihannya secara mutlak jika menepati kitab Allah dan seluruh usul syariat (Al-Zarkashī, 

2011).   

Persamaan dan keselarian makna tidak boleh menguatkan hadis daif sekaligus menukarnya hadis yang 

boleh dijadikan hujah. Kesahihan hadis memerlukan dua aspek utama iaitu sanad dan matan. Nuqqād 

al-Ḥadīth tidak pernah mensahihkan hadis dengan mengabaikan salah satu aspek. Apatah lagi sanad 

yang merupakan aspek yang paling banyak dibahaskan di dalam kitab-kitab mereka. Imam-imam hadis 

bersepakat tentang kewajipan sanad yang sahih untuk menerima sesuatu hadis. Terlalu banyak 

ungkapan-ungkapan yang menerangkan perkara ini. 

Syu’bah bin al-Hajjaj berkata: “Diketahui kesahihan hadis dengan kesahihan sanad” (Ibnu ’Abd al-Bar, 

2024). Abu Hatim al-Razi berkata: “Diketahui kesahihan hadis dengan kebolehpercayaan (‘Adālah) 

orang yang menukilkannya dan kata-kata itu boleh untuk menjadi kalam Nabawi” (Ibnu Rajab al-

Ḥanbalī, 1987).  

Imam Muslim (2006) menyuarakan perkara yang sama: “Kami bermaksud memberikan hadis-hadis 

yang paling selamat dan paling bersih daripada kecacatan, iaitu orang-orang yang menukilnya adalah 

orang-orang yang jujur di dalam hadis dan sempurna kedabitannya terhadap apa yang mereka 

nukilkan”.  

Ibnu Hibban (2010) pula menyatakan hadis yang diterima ialah hadis yang perawi mempunyai lima 

sifat iaitu boleh dipercayai, terkenal dengan betul dalam meriwayatkan hadis, berakal ketika 

meriwayatkan hadis, mengetahui makna hadis yang diriwayatkan dan hadisnya tidak mengandungi 

Tadlīs. 

Al-Hakim (2020) di dalam Mukaddimah kitab al-Mustadrak berkata: “Aku memohon bantuan daripada 

Allah untuk mengumpulkan hadis yang perawi-perawinya Thiqah”.  



  

156 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Al-Khatib al-Baghdadi (2013) berkata: “Ahli ilmu berijmak bahawa hadis tidak wajib diterima 

melainkan daripada orang yang berakal, benar, jujur di atas apa yang dia memberitahu”.  

Dari sudut praktik, muhaddithin tetap menolak sesuatu hadis jika terdapat kepincangan pada sanad 

sekalipun matannya mirip kepada ayat Al-Quran. Misalnya hadis yang menceritakan tentang api di 

bawah laut.  

: قاالا راسُولُ اِلله صلى الله عليه وسلم: لَا ي اركْابِ الْباحْرا إِلََّ حااجٌّ أاوْ مُعْتا  مِرٌ أاوْ غاازٍّ فِ عانْ عابْدِ اِلله بْنِ عامْرٍّو قاالا
راً، واتَاْتا النَّارِ بِاْراً.الْباحْرِ  تَاْتا  سابِيلِ اِلله، فاإِنَّ    نَا

Daripada Abdullah bin ‘Amr, beliau berkata: Rasulullah SAW bersabda: Jangan mengharungi laut 

kecuali orang yang pergi haji atau orang pergi umrah atau orang yang berperang pada jalan Allah. 

sesungguh di bawah laut ada api dan di bawah api ada laut (Abu Daud: 2489).  

Makna hadis memiliki kesepadanan dengan ayat Al-Quran:  

 ﴾ واإِذاا الْبِحاارُ سُجِ راتْ ﴿
Terjemahan: Dan apabila lautan meluap-luap (Al-Takwir: 6). 

Ibnu Abbas RA berkata:  Menyala sehingga marak (Al-Baghawi, 2022). Mujahid dan al-Hasan bin 

muslim berkata: Menyala (Ibnu Kathir, 2022)  

Walaubagaimanapun, para imam hadis tetap mendaifkan hadis kerana masalah di dalam sanad. Para 

imam langsung tidak pernah menoleh kepada makna matan yang sahih atau kemungkinan sahih.   

Ibnu Abd al-Bar (2024) berkata: “Ia hadis Ḍaʿīf sanadnya gelap, tidak disahihkan oleh ilmuan hadis 

kerana perawi-perawinya Majhūl. Hadis ini diriwayatkan oleh Abu Daud dan beliau sendiri menyatakan 

“Perawi-perawinya Majhūl” (Ibnu Ḥajar al-ʿAsqalānī, 2020). Imam Bukhari (2021) berkata semasa 

merekodkan biografi Bishr bin Muslim, perawi hadis tersebut: “Dan hadisnya itu tidak sahih”.    

Setelah begitu banyak kenyataan imam-imam muhaddithin serta praktik mereka yang mensyaratkan 

sanad yang sahih, atau sekurang-kurang sanad yang bertaraf Hasan Liġayrihī, maka sudah tidak ada 

lagi ruang untuk bermudah atau mengambil sikap yang longgar dalam berpegang dengan sanad untuk 

mensabitkan hadis kepada batang tubuh Nabi SAW. Sebarang tindakan terpencil yang menunjukkan 

ayat Al-Quran sebagai penguat hadis Ḍaʿīf boleh dianggap sebagai kes terpinggir, bukan kaedah umum 

dan sepatutnya tidak diambil kira dan tidak berikan tumpuan.  

Persamaan makna hanya mengesahkan makna hadis adalah benar dan bukannya mensabitkan hadis 

kepada Nabi SAW. Inilah yang disebutkan oleh Ibnu Abd al-Bar (2024): “Mungkin sanad yang Ḍaʿīf 

tetapi matannya sahih”. Makna matan yang sahih semata-mata tidak menjadi faktor yang menguatkan 

hadis kerana bukan semua perkara yang benar disebutkan oleh Nabi SAW. Ibnu Taimiyyah semasa 

mengulas sebuah hadis berkata: Ini adalah adab dan bukan lafaz yang diketahui daripada Nabi SAW. 

Banyak kata-kata yang maknanya sahih, tetapi tidak boleh dikatakan daripada Nabi apa yang Baginda 

tidak katakan. Malah seringkali hadis-hadis yang sangat Ḍaʿīf dan palsu maknanya adalah sahih (Marʿī 

bin Yusuf al-Karami, 1998). 

Oleh sebab itu, Yahya bin Said berkata: “Jangan kamu melihat (matan) hadis, tetapi lihatlah sanad. Jika 

sahih sanad (maka ambillah), kalau tidak maka jangan engkau terpedaya dengan hadis jika sanad tidak 

sahih (Al-Khaṭīb al-Baghdādī, 2017).  

Sebarang pendalilan sebenarnya bukanlah berpaksikan hadis Ḍaʿīf tetapi dalil-dalil lain yang maknanya 

bertepatan dengan hadis berkenaan. Dalam konteks ini, dalil tersebut ialah ayat Al-Quran. Hadis Ḍaʿīf 

boleh berdiri sebagai dalil sampingan dan tambahan yang menyokong sesuatu pandangan tanpa 

diangkat kedudukannya kepada Hasan atau Sahih. 

 

 



  

157 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

PENUTUP 

Muhaddithin bersepakat mensyaratkan dua aspek utama iaitu sanad dan matan dalam menisbahkan 

hadis kepada Nabi SAW. Sanad hadis mestilah mencapai tahap Sahih atau minimum Hasan Liġayrihī. 

Tuntutan sanad telah disahkan oleh pakar bidang dengan tegas dan jelas seperti Syu’bah bin al-Hajjaj, 

Abu Hatim al-Razi, Muslim dan lain-lain. Tiada sebarang kelonggaran yang membolehkan ia 

dikecualikan. Sebaliknya, hadis akan tertolak sekalipun maknanya bertepatan dengan ayat Al-Quran 

kerana makna yang sahih boleh jadi diungkapkan oleh sesiapa sahaja terutamanya alim ulama, ahli 

hikmah dan bijak pandai. Hadis Daif boleh berfungsi sebagai dalil tambahan tanpa diangkat kepada 

hadis Sahih atau Hasan. Bahagian ini juga telah dingatkan oleh ulama-ulama hadis terkemuka seperti 

Yahya bin Said.   

  



  

158 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

RUJUKAN 

Abdul Rahman bin Abu Bakar Al-Suyuthi. (2015). Tadrīb al-Rāwī, Cet. 2, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah: 

Beirut. 

Abdul Rahman bin Abu Bakar al-Suyuthi. (2019). Al-Durr al-Manthūr Fī al-Tafsīr bi al-Maʾthūr, Cet. 

1, Jld. 6, Dar al-Fikr; Damsyik.  

Abdul Rahman bin Ahmad Ibnu Rajab al-Ḥanbalī. (1987). Sharḥ ʿIlal al-Tirmizī, Cet. 1, Maktabah al-

Manar; Kaherah.  

Abdul Rahman bin Muhammad Ibnu Abi Hatim. (2011). Al-Marāsīl, Cet. 1, Muassasah al-Risalah; 

Beirut. 

Abdullah bin Yusuf al-Jadi’. (2003). Taḥrīr ʿUlūm al-Ḥadīth, Cet. 1, Muassasah al-Rayyan; Beirut. 

Abu al-Laith Fairuz Abadi. (2014). Takhrīj al-Hadīth: Mahajiyyatuhu wa-Našhatuhū, Cet. 1, Dar al-

Syakir; Kuala Lumpur. 

Ahmad bin Ali al-Khatib al-Baghdadi. (2013). Al-Kifāyah Fī ʿIlm al-Riwāyah, Cet. 1, Muassasah 

Risalah Nashirun; Beirut. 

Ahmad bin Ali al-Khaṭīb al-Baghdādī. (2017). Al-Jāmi’ li-Aḫlāq al-Rāwi wa- Ādāb al-Sāmi’, Cet. 2, 

Dar Ibnu al-Jauzi; Dammam. 

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-Asqalānī. (1988). Quwwat al-Hijaj Fi ’Umum al-Maghfirat li-al-Hujjaj, 

Cet. 1, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut.  

Ahmad bin Ali Ibnu Ḥajar al-ʿAsqalānī. (2000). Al-Nukat ʿalā Kitāb Ibn al-Ṣalāḥ, Cet. 1, Dar al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah; Beirut. 

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-Asqalānī. (2008). Nuzhat al-Nazar Fi Taudhih Nukhbat al-Fikr, Cet. 2, 

Maktabah al-Malik Fahd al-Wathaniyyah; Riyadh. 

Ahmad bin Ali Ibnu Ḥajar al-ʿAsqalānī. (2013). Taqrīb al-Tahzīb, Cet. 1, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah: 

Beirut. 

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-ʿAsqalānī. (2018). Zahr al-Firdaws, Cet. 1, Jld. 7, Jam‘iyyah Dar al-Bar; 

Dubai.  

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-ʿAsqalānī. (2020) Al-Talkhīṣ al-Ḥabīr Fī Takhrīj Aḥādīth al-Rāfiʿī al-

Kabīr, Cet. 1, Jld. 2, Dar Ibnu Hazm; Beirut.  

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-ʿAsqalānī. (2021). Tahzīb al- Tahzīb, Cet. 1, Jld. 2, Jam‘iyyah Dar al-Bar; 

Dubai. 

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-ʿAsqalānī. (2022). Fatḥ al-Bārī bi-Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Cet.1, Jld. 1, 

Dar al-Ṣafwah; Kaherah. 

Al-Husain bin Mas‘ud al-Baghawi. (2022). Maʿālim al-Tanzīl Fī Tafsīr al-Qurʾān, Cet. 1, Jld. 8, Dar 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut. 

Ali bin Ahmad Ibnu Hazm al-Andalusi. (2013). Al-Muḥallā, Cet. 1, Jld. 4, Maktabah al-Tawfiqiyyah; 

Kaherah. 

Ali bin Sultan al-Mulla Ali al-Qari. (t. t.). Syarh Syarh Nukhbat al-Fikr. Dar al-Arqam; Kaherah. 

Asiya ‘Ammūr. (2018). Manhaj al-Ḥāfiẓ Ibn Ḥajar Fī Taqwiyat al-Aḥādīth Min Khilāli Kitābihī Fatḥ 

al-Bārī. Universiti Sains Islam al-Amir Abdul Qadir; Costantine. 

Bakar, A. I. A. (2023). Pendapat Tabiin Dalam Huraian Hadis: Terminologi, Autoriti Dan Metode: The 

Tabi’in’s Opinion in Interpretation of Hadith: Its Terminology and Methods. Journal Of Hadith Studies, 

94-108. 



  

159 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Bakar, A. I. A. (2021). Peranan Hadis Daif Dalam Menentukan Makna Hadis: Tinjauan Ke Atas 

Huraian Terpilih Daripada Kitab Syarah: The Role of Weak Hadith in Determining the Meaning of 

Hadith: A Literature Review on Selected Interpretation from Commentary Books. Journal Of Hadith 

Studies, 46-55. 

Bakar, A. I. A. (2024). Analisis Kesilapan Terjemahan Hadis dan Cadangan Penambahbaikan: Satu 

Tinjauan Awal: Analysis of Errors in Translation of Hadith and Suggestions for Improvement: A 

Preliminary Overview. Journal Of Hadith Studies, 163-172. 

Ismail bin Umar Ibnu Kathir. (2022). Tafsir al-Quran al-Azim, Cet. 1, Jld. 8, Dar al-Qalam; Kaherah.  

Mahmud al-Ṭaḥḥān. (1996). Taysīr Musṭalaḥ al-Ḥadīth, Cet. 9, Maktabah al-Ma’arif; Kaherah. 

Marʿī bin Yusuf al-Karami. (1998). Al-Fawāʾid al-Mawḍūʿah Fī al-Aḥādīth al-Mawḍūʿah, Cet. 1, Dar 

al-Warraq; Riyadh. 

Muhammad bin Abdul Rahman al-Sakhawi. (2005). Fath al-Mughith Bisyarh Alfiyyat al-Hadith, Cet. 

1, Dar al-Minhaj; Jeddah. 

Muhammad bin Abdullah al-Hakim. (2020). Al-Mustadrak ʿAlā al-Ṣaḥīḥayn, Cet. 1, Jld. 1, Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut.  

Muhammad bin Abdullah al-Zarkashī. (2011). Al-Nukat ʿAlā Muqaddimat Ibnu al-Ṣalāḥ, Cet. 1, 

Maktabah Aḍwāʾ al-Salaf; Riyadh.  

Muhammad bin Abu Bakar Ibnu al-Qayyim al-Jauziyyah. (2025). Zād al-Maʿād fī Hady Khayr al-

ʿIbād, Cet. 1, Jld. 2, Muassasah al-Zad; Amman.  

Muhammad bin Ahmad al-Sarakhsī. (2020). Al-Mabsūṭ, Cet. 1, Jld. 3, Dar al-Hadith; Kaherah.   

Muhammad bin Ahmad al-Zahabi. (2016). Al-Kāshif Fī Maʿrifat Man Lahū Riwayah Fī al-Kutub al-

Sittah, Cet. 1, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut.  

Muhammad bin Ahmad al-Zahabi. (2020). Siyar A’lām al-Nubalāʾ, Cet. 1, Jld. 11, Mu‘assasah Risalah 

Nashirun; Beirut.  

Muhammad bin Hibban. (2010). Al-Musnad al-Ṣaḥīḥ ʿAlā al-Taqāsīm wa al-Anwā’, Cet. 1, Jld. 1, Dar 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut. 

Muhammad bin Isa al-Tirmizi. (1996). Sunan al- Tirmizi, Cet. 2, Matba‘ah al-Bābī al-Halabi; Kaherah.  

Muhammad bin Isa al-Tirmizi. (2011). Al-ʿIlal al-Kabīr, Cet. 1, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut.  

Muhammad bin Ismail al-Bukhari. (2021). Al-Tārīkh al-Kabīr, Cet. 1, Jld. 2, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah; 

Beirut.  

Muslim bin Al-Ḥajjāj. (2006). Al-Musnad al-Ṣahih al-Muḫtaṣar Min al-Sunan Binaql al-‘Adl ‘An al-

‘Adl ‘An Rasūlillāh SAW, Cet. 1, Dar al-Ṭaybah; Riyadh. 

Sayyid Abdul Majid Ghouri. (2007). Muʿjam al-Muṣṭalaḥāt al-Ḥadīthiyyah (Cet. 1). Dar Ibnu Kathir; 

Damsyik. 

Sulaiman bin al-Ash‘ath Abu Daud. (2024). Al-Sunan, Cet. 1, Jld. 4, Dar al-Taqwa; Kaherah.     

Uthman bin Abdul Raḥman Ibnu al-Ṣalaḥ. (2019). Ma‘rifat Anwa’ ‘Ulūm al-Hadīth, Cet. 1, Dar al-

Fikr; Damsyik.  

Yusuf bin Abdullah Ibnu ‘Abd al-Bar. (2024). Al-Tamhīd Limā fī al-Muwaṭṭaʾ min al-Maʿānī wa al-

Asānīd, Cet. 1, Jld. 1, Al-Dar al-‘Alamiyyah Li-al-Nashr wa-al-Tajlid; Kaherah.  

Yusuf bin al-Zaki al-Mizzī. (2017). Tahzīb al-Kamāl, Cet. 1, Jld. 5, Muassasah al-Risalah; Beirut.  

 


