JOURNAL OF Vol 10. No. 2 (December 2025)
A HAD eISSN: 2550-1488
= ITH STUDIES Journalofhadis.usim.edu.my

PENGUATAN HADIS DAIF DENGAN PERSAMAAN
MAKNA AYAT AL-QURAN MENURUT
MUHADDITHIN

(Strengthening Weak Hadiths Through Parallel Meanings in The Quran According to The Scholars of

Hadith)

Ahmad Izzuddin Abu Bakar, Amran Abdul Halim
Fakulti Pengajian Quran dan Sunnah, Universiti Sains Islam Malaysia

Article Progress
Abstract
Hadith represents the second most important source of guidance for Muslims, | Received: 16 October 2025
inspired through the words of the Prophet Muhammad (PBUH). Every Muslim ii‘éfi‘iﬁ lN BZE?IEEZE%S 5

is encouraged to study it to the best of their ability. In scholarly discourse, a prec

Da if (weak) hadith may be strengthened and elevated to the rank of Hasan li- | *Corresponding Author:
ghayrihi, a category of hadith deemed acceptable as evidence (hujjah). Among | Amran Abdul Halim.

the reasons weak hadith may be strengthened is when its meaning aligns with | Fakulti Pengajian Quran dan
a verse from the Qur’an -a concept known as taqwiyat al-hadith al-da if bi- | Sunnah, USIM.

muwadfaqatihi lil-Qur’an (the reinforcement of a weak hadith through its
correspondence with the Qur’an). This study examines the extent to which this
notion is recognized and accepted among the muhaddithin as a hadith expert.
The research employs a library-based and textual analysis approach, as it
requires careful examination and evaluation of scholarly materials. The
findings reveal that the majority of muhaddithin do not accept mere similarity
in meaning with Qur’anic verses as sufficient to strengthen weak hadith to the
level of Hasan li-ghayrihi. The authenticity of a hadith depends on two
essential aspects: its sanad (chain of transmission) and matan (text). The
nuqqad al-hadith (critics among hadith scholars) never authenticated a hadith
by neglecting either aspect, particularly the sanad, which is the most
extensively discussed component in their works. Abu Hatim affirmed this by
saying: “The authenticity of a hadith is known through the trustworthiness
(‘Adalah) of its transmitters, and such words may then be considered as
prophetic speech.” Therefore, attributing a hadith to the Prophet (PBUH)
requires an authentic sanad or at least Hasan li-ghayrihi, along with a Salim
text.

Email:
amranabdulhalim@usim.edu.my

Keywords: weak hadith, qur’an and hadith, tagwiyat al-hadith, strengthening
through the qur ‘an, correspondence with the qur ‘an.

PENDAHULUAN

Hadis mewakili sumber kedua umat Islam di dalam segenap kehidupan. Suatu petunjuk yang
diilhamkan melalui lisan Nabi SAW. Tidaklah apa yang dipertuturkan itu melainkan wahyu. Segala isu
yang berkaitan dengan masdar ini seharusnya menjadi topik penting untuk difahami dengan baik
samada dari sudut kesabitan atau pun kefahaman. Setiap muslim disaran untuk mempelajari ilmu-ilmu
yang bersangkutan dengannya mengikut kemampuan masing-masing. Kalangan intelektual perlu
mendalami seluas yang mungkin permasalahan supaya mampu merungkai persoalan atau kekeliruan
yang berlaku dalam masyarakat.

Beramal dengan hadis Da if merupakan perkara yang diperselisihkan oleh ulama. Jumhur berpendapat
pengamalannya dibenarkan secara bersyarat. Pada masa yang sama, hadis Da 7f boleh dikuatkan
kemudian diangkat kepada kedudukan Hasan li-ghayrihi yang tergolong dalam hadis yang diterima
sebagai hujah. Salah satu faktor yang menguatkan ialah kewujudan persamaan makna matan hadis
dengan ayat Al-Quran. Di dalam wacana akademik, topik ini dikenali dengan istilah Tagwiyat al-
Hadith al- Da if bi-Muwafaqatihi lil-Qur an.

150



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Perkara ini wajar dibincangkan secara mendalam dan terperinci kerana mempunyai implikasi yang
besar iaitu perubahan status hadis. Hadis Da 7f yang digunakan dalam ruang lingkup yang terhad
bertukar kepada Hasan li-ghayrihi yang berperanan dalam serata hukum. Untuk mengelakkan
kekeliruan dan salah faham, persoalan dan perincian perlu diperhalusi secara berhati-hati mengikut
ketetapan muhaddithin seperti yang digariskan oleh kitab-kitab Mustalah al-Hadith dan sebagainya.

MASALAH KAJIAN

Perbincangan dalam menentukan kesahihan dan kebolehterimaan sesuatu hadis sering kali
menimbulkan perdebatan hangat. Kebiasaannya bertukar kepada suasana yang tidak harmoni dan
mencetuskan polarisasi di antara aliran yang pelbagai. Fenomena ini terbukti dengan hantaran dan
komen warga siber di dalam platform media sosial seperti Facebook dan Whatapps. Salah satu dakwaan
yang banyak diketengahkan ialah ayat-ayat Al-Quran yang mengandungi makna yang serupa dengan
matan boleh mengangkat status hadis Da 7f atau sangat Da 7f kepada tahap yang lebih atas. Setakat ini
tidak ada kajian yang lengkap mengenai isu yang menjadi titik pertikaian. Ramai pihak mengambil
petikan tanpa membezakan mana satu pandangan yang berotoriti di dalam bidang. Orang awam semakin
bercelaru dan ditinggalkan dengan persoalan yang tidak dijawab dengan tuntas.

KEPENTINGAN KAJIAN

Kajian ini mustahak kerana menjawab persoalan agama yang mendasar dan menimbulkan pertanyaan
komuniti muslim. Adakah hadis Da if boleh dinaikkan status kepada Hasan li-ghayrihi apabila terbit
persamaan makna dengan ayat Al-Quran?. Penelitian akan dijalankan terhadap garis panduan
Muhaddithin yang merupakan pakar bidang. Berkenaan mengambil pendapat sarjana disiplin di dalam
masalah yang menjadi perbantahan, Al-Zahabi berkata: “Kami tidak mendakwa imam-imam al-Jarh
wa al-Ta ‘dil maksum, tetapi mereka adalah orang yang paling banyak betul, jarang salah, sangat
bersikap adil, paling jauh daripada bersikap zalim. Apabila mereka bersepakat untuk memperakui atau
mengecam, maka peganglah dan gigitlah dengan dua gerahammu dan jangan lepaskannya, kerana
engkau akan menyesal. Sesiapa yang menyendiri daripada pendapat mereka maka ia tidak diambil kira”
(Muhammad bin Ahmad al-Zahabi, 2020). Kata-kata ini pada asalnya berada di dalam ruang lingkup
topik al-Jarh wa al-Ta ‘dil, meskipun begitu konsepnya masih terpakai di dalam kerangka lain. Intipati
yang sama juga diucapkan oleh Abu Hatim al-Razi: “Akan tetapi ahli hadis telah bersepakat di atas
demikian itu, dan persepakatan ahli hadis di atas sesuatu adalah hujah”(Abdul Rahman bin Muhammad
Ibnu Abi Hatim, 2011).

METODE KAJIAN

Pemilihan kaedah keperpustakaan dan analisis teks dikira sesuai memandangkan kajian memerlukan
pemerhatian dan penilaian terhadap bahan-bahan bacaan. la merupakan metode yang digunakan untuk
memperolehi bukti daripada dokumen dan rekod. Sumber-sumber yang bersifat primer di dalam tajuk-
tajuk yang terbabit akan diperhalusi. Selepas itu, analisis akan dijalankan untuk melihat pendapat yang
kuat berdasarkan kenyataan dan praktik majoriti muhaddithin dan Nugqdd al-Hadith dalam isu
Tagwiyat al- Hadith al- Da'if bi-Muwdafaqatihi [lil-Qur’a@n. Sumber-sumber sekunder turut
dimanfaatkan untuk memahami sumber primer dan menyokong pentafsiran.

Takrif Hadis Da 7f

Hadis Da ‘if adalah “Hadis yang tidak terhimpun padanya sifat-sifat Hadis Hasan” (Al-Sakhawi, 2005).
Hasan yang dimaksudkan di sini ialah Hasan Ligayrihi. Ini kerana hadis tersebut merupakan jenis Hadis
Magbul yang paling bawah. Turutan Hadis Magbil ialah Sahih Lizatihi, Sahih Lighayrihi, Hasan
Lizatiht dan Hasan Lighayrihi. Jika sesuatu hadis itu tidak memenuhi syarat-syarat yang ditetapkan
sebagai Hasan Lighayrihi, maka sudah tentu ia lebih jauh dari menepati syarat-syarat untuk menjadi
hadis-hadis Magbiil yang lain.

151



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Maka apakah hadis Hasan Ligayrihi?. la adalah hadis Da 7f yang mempunyai sanad yang lebih daripada
satu. Sekurang-kurangnya mestilah mempunyai dua sanad (Al-Jadi’, 2003). Sanad-sanad tersebut
mestilah tidak terdiri daripada perawi yang berbohong atau fasik. Kedaifan sanad yang boleh dikuatkan
contohnya sanad yang terdiri daripada perawi yang buruk hafalan (Siz’ al-Hiz) atau sanad terputus atau
perawinya tidak diketahui (Majhiil) (Ibnu Hajar al-Asqalant, 2008).

Mana-mana hadis yang tidak mengandungi ciri-ciri hadis Hasan Ligayrihi maka ia adalah hadis Da .
Hadis Da if dibahagikan kepada tiga jenis yang besar dan di bawahnya terdapat pecahan-pecahan.
Pecahan tersebut ialah: (1) Da 7, (2) Hadis yang ditolak kerana sanad terputus dan (3) Hadis yang
ditolak kerana masalah pada perawi.

1. Da if:

Hadis Da 7f ialah hadis yang tidak mencukupi syarat untuk dijadikan salah satu daripada mana-mana
hadis Magbil dan tidak mempunyai nama yang khusus. Sebagai contoh hadis yang mempunyai perawi
yang Majhiil pada sanadnya. Majhil atau al-Jahalah ialah ketidaktahuan tentang seseorang perawi
samada ketidaktahuan tentang dirinya atau ketidaktahuan tentang kebolehpercayaan terhadapnya
(Thigah) sekalipun dirinya dikenali. Maka hadis ini dinamakan dengan nama yang umum iaitu hadis
Dhaif (Mahmud al-Tahhan, 1996).

2. Hadis yang ditolak kerana sanad terputus

Hadis-hadis di bawah kategori ini ialah hadis yang dikira Da if kerana sanad yang terputus. Terdapat
nama-nama khusus bagi hadis-hadis ini berdasarkan tempat terputusnya sanad dan bilangan perawi
yang gugur. Antara nama-namanya seperti Mursal, Mu ‘allag, Mu ‘dal dan lain-lain (Mahmud al-
Tahhan, 1996).

3. Hadis yang ditolak kerana masalah (al-Ta ‘'n) pada perawi.

Hadis-hadis di bawah kategori ini ialah hadis yang dikira Da ‘if kerana masalah pada perawi samada
dari sudut kebolehpercayaan (Thigah) atau kedabitan. Antara nama-namanya ialah Matriik, Munkar, al-
Syaz, Mu ‘allal, dan lain-lain (Mahmud al-Tahhan, 1996).

Maksud Makna Matan Hadis Menyamai Makna Ayat al-Quran

Terdapat dua jenis persamaan makna matan hadis dengan ayat Al-Quran. Pertama, persamaan secara
langsung atau tersurat iaitu makna yang terkandung di hadis berada di dalam ayat Al-Quran dalam
bentuk yang setaraf dan setanding. Makna yang dimaksudkan terserlah dengan ketara tanpa perlu
kepada pengamatan yang panjang. Kadang-kadang kelihatan frasa yang seiras di dalam kedua-dua nas.
Contoh:

-

Sy sl 2 g OF el Bl ol a ¥ Bl B ¥

Terjemahan: Tiada solat orang yang tidak dapat menjadikan solatnya taat. Dan ketaatan solat adalah ia
menegah daripada perkara keji dan munkar (Ibnu Hajar al-'Asqalant: No: 2948).

Hadis ini diriwayatkan secara bersanad di dalam kitab-kitab hadis seperti al-Targhib wa-al-Tarhib oleh
Abu al-Qasim al-Asbahani dan Zahr al-Firdaws oleh Ibnu Hajar al-'Asqalani, serta kitab-kitab tafsir
seperti Tafsir al-Tabari, Tafsir Ibnu Abi Hatim dan Tafsir al-Wahidi. Kesemuanya berpunca daripada
Juwaibir bin Said al-Balkhi, daripada Ibnu Mas‘ud.

Kitab-kitab biografi perawi hadis atau a/-Tardjum mengkategorikan Juwaibir sebagai Da 7f atau sangat
Da if. Al-Mizz1 (2017) di dalam Tahzib al-Kamal membawa nukilan berikut: Abdullah bin Ali bin al-
Madini berkata: Aku bertanya kepadanya yakni bapanya tentang Juwaibir, kemudian ayahnya sangat
mendaifkannya. Al-Nasaie, Ali bin al-Husain bin al-Junaid dan al-Daraqutni berkata: Marritk. Al-
Nasaie berkata pada tempat yang lain: Dia tidak Thigah.

Al-Zahabi (2016) menyimpulkan pendapat-pendapat ulama al-Jarh wa al-Ta ‘dil tentang Juwaibir
dengan berkata: Tarakihu. Secara lateral, ia bermaksud “Mereka meninggalkannya”. Istilah ini
menunjukkan muhaddithin meninggalkan periwayatan seseorang perawi kerana dia berbohong,

152



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

dikhuatiri berbohong (Muttaham bi al-kadhib) atau fasik (Abdul Majid Ghouri, 2007). Manakala Ibnu
Hajar al-'Asqalant (2013) di dalam Tagrib al-Tahzib menyimpulkannya sebagai seorang perawi
riwayat-riwayat tafsir dan sangat Da if (Da if Jiddan).

Al-Suyuti (2019) menyatakan hadis ini diriwayatkan dengan sanad yang daif.
Makna hadis selari dengan ayat berikut:

-

§ Ky e 5 45 e B
Terjemahan: Sesungguhnya solat menegah daripada perkara keji dan munkar Al-°Ankabut: 45).

Hadis menerangkan bahawa orang yang tidak dapat membuatkan solatnya mencegah dosa seolah-olah
solat tersebut tidak wujud. Situasi ini berlaku kerana Al-Quran menyatakan ibadat solat mampu
mencegah perkara keji dan munkar.

Kedua, persamaan tidak langsung atau tersirat yang mana kebiasaannya merupakan kefahaman atau
Istinbat daripada ayat yang menyokong makna hadis. Untuk mengenal pasti persamaan ini, ia menuntut
seseorang berfikir dengan mendalam dan menyeluruh. Contoh:

4 o & Jots s e WSTE Sl JUb O 0 45 (imil diadsg Of 8381206 LG 25
F\Szla L/J &p}; ¢« il L\{bl cgf\& J 5 6 O P cL@.u\ ) w\_{j Glais 4.;.5\ L;)’:);; cvl«w) als
&G AT Gy Gl 16 Al W8T szesd

Terjemahan: Daripada Aisyah beliau berkata: Aku dan Hafsah berpuasa. Kemudian diberikan kepada
kami makanan yang kami suka dan kami pun memakannya. Tiba-tiba datang Rasulullah SAW lalu
Hafsah mendahuluiku untuk menghampiri Baginda -Dia adalah anak ayahnya (sebagaimana sifat
ayahnya yang pantas dan tangkas)-, dia berkata: Wahai Rasulullah, tadi kami berpuasa, kemudian
diberikan kepada kami makanan yang kami suka lalu kami memakannya. Baginda bersabda: Gantilah
satu hari yang lain akan tempatnya (Al-Tirmizi: 735).

Makna hadis disokong oleh ayat berikut:

PRSI AN

Terjemahan: Dan janganlah kamu membatalkan amalan kamu (Muhammad: 33).

Hadis Aisyah RA dan Hafsah RA disuruh menggantikan puasa sunat, hampir semua sanadnya berpunca
atau diriwayatkan daripada al-Zuhri, daripada Aisyah RA atau pun daripada al-Zuhri, daripada Urwabh,
daripada Aisyah RA. Terdapat satu riwayat daripada Ikrimah, daripada Ibnu Abbas.

Al-Tirmizi (1996) menyatakan ramai a/-Hafiz menyatakan ia adalah hadis Mursal. Beliau juga pernah
bertanya kepada gurunya Imam al-Bukhari tentang kedudukan hadis ini yang mana gurunya
menyatakan ia tidak sahih daripada al-Zuhri, daripada Urwah, daripada Aisyah RA (Al-Tirmizi, 2011).
Ibnu al-Qayyim al-Jauziyyah (2025) pula menyatakannya sebagai Ma ‘liil. Manakala Ibnu Hazm (2013)
mensahihkannya di dalam kitab al-Muhalla.

Hadis menunjukkan amalan sunat yang dibatalkan mesti diganti. Dalam kes ini puasa sunat yang
dilakukan oleh dua orang isteri Nabi SAW iaitu Aisyah RA dan Hafsah RA. Kefahaman ini selaras
dengan ayat Al-Quran yang melarang secara umum pembatalan amalan apabila sudah dimulakan
samada sunat atau wajib. Al-Sarakhsi seorang ulama Hanafi berkata: Wajib ke atasnya menjaga amalan
yang dibuat kerana ia adalah perbuatan mendekatkan diri kepada Allah (Qurbah). Menjaga daripada
batalnya amalan adalah wajib kerana firman Allah Taala: Janganlah kamu membatalkan amalan kamu
(Muhammad: 33), seperti mana menepati janji itu wajib (al-SarakhsT, 2020).

153



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Penguatan Hadis Daif Dengan Kepelbagaian Sanad

Hadis Da 7f boleh dikuatkan sehingga menaiki kedudukan yang boleh dijadikan sebagai hujah. Hal ini
berlaku apabila wujud beberapa sanad yang berbeza atau berbilang sanad (Ta’addud al-Sanad).
Penguatan jenis ini dinamakan sebagai penguatan dengan Mutaba’ah dan Syawahid (Al-Suyiiti, 2015).
Dari sudut istilah, Mutabaah bermaksud suatu keadaan di mana seorang perawi menyertai seorang
perawi yang lain dalam meriwayatkan hadis yang sama daripada seseorang guru, yang mana hadis
tersebut berpunca daripada Sahabat yang sama. Syawahid pula bermaksud sanad lain bagi hadis yang
sama tetapi berpunca daripada Sahabat yang berbeza (Abu al-Laith, 2014).

Penguatan hadis Da 7f berdasarkan sanad-sanad yang pelbagai ini dijelaskan oleh imam-imam hadis
antaranya Ibnu Hajar al-‘Asqalani. Beliau berkata: “Hadis yang boleh diterima ialah hadis yang
bersambung sanadnya dan perawi-perawinya dinyatakan sebagai boleh dipercayai (7« ‘dil), atau hadis
yang sebahagian sanadnya dikuatkan dengan sanad yag lain, sehingga terhasil kekuatan secara
berkumpulan, kalaulah setiap sanad itu bersendirian tidaklah kekuatan itu berlaku” (Ibnu Hajar al-
Asqalani, 1988). Al-Sakhawi (2005) pula memberikan justifikasi secara logik dengan menyatakan
bahawa ulama hadis menetapkan sanad pertama sebagai Da if kerana wujud kebarangkalian yang sama
banyak atau pun seimbang samada Da 7f atau sahih disebabkan wujudnya perawi yang buruk hafalan.
Apabila datangnya sanad lain, maka kebarangkalian yang kuat menunjukkan perawi yang buruk hafalan
itu dabit pada hadis yang diriwayatkan.

Hanya Ibnu Hazm yang menolak konsep penguatan hadis dengan sanad yang pelbagai. Beliau berkata:
Kalaulah sanad-sanad yang Da 7f mencapai seribu sanad tidaklah ia menguatkan dan tidaklah
menambah sanad Da if yang bercampur dengan sanad yang Da 7f melainkan kedaifan. Al-Zarkashi
menganggap pendapat ini sebagai menyimpang daripada jumhur. Beliau kemudiannya mengulas:
Pendapat ini tertolak kerana bentuk penggabungan mempunyai kesan. Tidakkah engkau melihat hadis
Mutawatir yang menunjukkan kepada pasti, sedangkan jika kita melihat kepada hadis 4hdad, ia tidak
menunjukkan kepada pasti. Jika apa yang tidak menunjukkan kepada pasti dengan kebersendiriannya,
tetapi menunjukkan kepada pasti ketika bergabung, maka lebih wajar penggabungan itu memindahkan
tahap Da ‘if kepada tahap kuat. Ini adalah perkara lazim, lebih-lebih lagi apabila sesuatu yang mencapai
tahap Mutawatir, tidak mensyaratkan kebolehpercayaan terhadap perawi (Adalah), seperti mana yang
ditetapkan di dalam ilmu Usul Fekah (Al-Zarkasyi, 2008).

Sanad-sanad yang boleh menguatkan antara satu sama lain mestilah benar-benar berlainan. Jika sesuatu
hadis mempunyai tiga sanad tetapi kesemuanya berpunca daripada perawi yang sama yang mana dia
merupakan sebab kedaifan, maka ia tidak dikira sebagai tiga sanad.

Walaubagaimanapun, bukan semua hadis Da 7f boleh terangkat kedudukannya. Sebaliknya, hanya
perawi-perawi yang kedaifannya berpunca daripada kelemahan hafalan, dalam masa yang sama mereka
adalah perawi-perawi yang dikategorikan sebagai orang-orang yang benar dan amanah (44! Sidg wa-
al-Amanah). Tbnu al-Salah (2019) menerangkan perkara ini dengan berkata: “Bukan semua kedaifan di
dalam hadis akan hilang dengan kedatangan beberapa sanad. Malah perkara itu berbeza-beza
keadaannya. Ada antaranya hadis-hadis yang kedaifannya berpunca daripada kedaifan hafalan perawi,
sedang perawi adalah orang benar dan amanah. Jika kami melihat apa yang perawi tersebut riwayatkan,
telah datang daripada sanad yang lain, maka kami tahu dia telah menghafal hadis tersebut dan tidak
terjejas hafalannya.... Dan ada antaranya kedaifan yang tidak hilang sekalipun datang sanad yang lain,
kerana kuatnya kedaifan dan ketidakmampuan penguat untuk menguatkannya. Ia seperti kedaifan yang
berpunca daripada perawi yang berbohong dalam percakapannya ataupun hadis tersebut adalah Syaz”.

Penguatan Hadis Daif Dengan Persamaan Makna Ayat Al-Quran Menurut Muhaddithin

Penulis hanya menemui seorang sahaja ulama hadis yang menyebut secara jelas bahawa kaedah ini
diterima untuk menguatkan hadis Da 7. Beliau ialah Ali bin Muhammad bin Abdul Malik yang dikenali
sebagai [bnu Al-Qattan al-Fast. Ibnu Hajar al-* Asqalani (2000) menukilkan pendapatnya di mana beliau
berkata: “Melainkan jika banyak sanadnya, dan disokong oleh amalan turun temurun, atau ada
persamaan dengan Shahid hadis, atau ada persamaan dengan Zahir Al-Quran”.

154



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Dr. Asiya ‘Ammir (2018) di dalam tesis Ph.D yang bertajuk Metode al-Hafiz Ibnu Hajar al-‘Asqalani
Dalam Menguatkan Hadis Di Dalam Kitab Fath al-Bari (Manhaj al-Hafiz Ibn Hajar F1 Tagwiyat al-
Ahdadith Min Khilali Kitabihi Fath al-Bari) hanya menemui satu hadis Da 7f yang dikuatkan dengan
kaedah ini. Hadis tersebut diletakkan selepas tajuk dan tidak didahului dengan ungkapan yang
berbentuk riwayat seperti mana hadis-hadis Mu ‘allag yang lain:

Terjemahan: Dan sesungguhnya para ulama mereka adalah pewaris Anbia. Mereka mewariskan ilmu.
Sesiapa yang mengambilnya, dia telah mengambil bahagian yang besar. Sesiapa yang melalui jalan
untuk menuntut ilmu, Allah akan memudahkannya jalan ke syurga ((Bukhari).

Ibnu Hajar al-‘Asqalani (2022) menyatakan Imam al-Bukhari tidak menyebut secara jelas ia adalah
hadis dan tidak menganggapnya sebagai hadis Mu‘allag. Namun, perletakkan selepas tajuk
menunjukkan ia mempunyai 4s/ atau sanad, dan ia mempunyai Shahid daripada ayat Al-Quran:

§ste e Wil ool O Gl E

Terjemahan: Kemudian Kami jadikan Al- Quran itu diwarisi oleh orang-orang yang Kami pilih dari
kalangan hamba-hamba Kami.

Perkaitan dapat diperhatikan adalah makna hadis menggambarkan para ulama mewarisi ilmu daripada
para Nabi AS. Kemudian ayat Al-Quran mengesahkannya apabila ia menyebut Allah SWT mewariskan
kitab yakni Al-Quran yang merupakan sumber ilmu kepada hamba-hamba yang terpilih.

Menurut Ibnu al-Hassar, kaedah penguatan hadis Da‘1f menggunakan persamaan makna dengan ayat
Al-Quran kebiasaannya dilaksanakan oleh ulama-ulama fekah. Beliau yang merupakan seorang ulama
fekah dan tafsir berkata: “Seorang faqih mengetahui kesahihan hadis apabila wujud persamaan dengan
usul atau ayat daripada kitab Allah Taala, perkara itu menyebabkannya menerima hadis dan beramal
dengannya, dan mempercayai kesahihannya, jika tiada pada sanadnya pembohong, maka tidak mengapa
menyebut kesahihannya secara mutlak jika menepati kitab Allah dan seluruh usul syariat (Al-Zarkashf,
2011).

Persamaan dan keselarian makna tidak boleh menguatkan hadis daif sekaligus menukarnya hadis yang
boleh dijadikan hujah. Kesahihan hadis memerlukan dua aspek utama iaitu sanad dan matan. Nuggad
al-Hadith tidak pernah mensahihkan hadis dengan mengabaikan salah satu aspek. Apatah lagi sanad
yang merupakan aspek yang paling banyak dibahaskan di dalam kitab-kitab mereka. Imam-imam hadis
bersepakat tentang kewajipan sanad yang sahih untuk menerima sesuatu hadis. Terlalu banyak
ungkapan-ungkapan yang menerangkan perkara ini.

Syu’bah bin al-Hajjaj berkata: “Diketahui kesahihan hadis dengan kesahihan sanad” (Ibnu ’Abd al-Bar,
2024). Abu Hatim al-Razi berkata: “Diketahui kesahihan hadis dengan kebolehpercayaan (‘Adalah)
orang yang menukilkannya dan kata-kata itu boleh untuk menjadi kalam Nabawi” (Ibnu Rajab al-
Hanbalt, 1987).

Imam Muslim (2006) menyuarakan perkara yang sama: “Kami bermaksud memberikan hadis-hadis
yang paling selamat dan paling bersih daripada kecacatan, iaitu orang-orang yang menukilnya adalah
orang-orang yang jujur di dalam hadis dan sempurna kedabitannya terhadap apa yang mereka
nukilkan”.

Ibnu Hibban (2010) pula menyatakan hadis yang diterima ialah hadis yang perawi mempunyai lima
sifat iaitu boleh dipercayai, terkenal dengan betul dalam meriwayatkan hadis, berakal ketika
meriwayatkan hadis, mengetahui makna hadis yang diriwayatkan dan hadisnya tidak mengandungi
Tadlis.

Al-Hakim (2020) di dalam Mukaddimah kitab al-Mustadrak berkata: “Aku memohon bantuan daripada
Allah untuk mengumpulkan hadis yang perawi-perawinya Thiqah”.

155



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Al-Khatib al-Baghdadi (2013) berkata: “Ahli ilmu berijmak bahawa hadis tidak wajib diterima
melainkan daripada orang yang berakal, benar, jujur di atas apa yang dia memberitahu”.

Dari sudut praktik, muhaddithin tetap menolak sesuatu hadis jika terdapat kepincangan pada sanad
sekalipun matannya mirip kepada ayat Al-Quran. Misalnya hadis yang menceritakan tentang api di
bawah laut.

w24

J?"”’

—wn\

3

23

358 Lo Y] 2 8 Y ey oo i o @ Jo25 06106 20 3 A e

WA ey ot 2 e 56 (bl Jost

Daripada Abdullah bin ‘Amr, beliau berkata: Rasulullah SAW bersabda: Jangan mengharungi laut
kecuali orang yang pergi haji atau orang pergi umrah atau orang yang berperang pada jalan Allah.
sesungguh di bawah laut ada api dan di bawah api ada laut (Abu Daud: 2489).

Makna hadis memiliki kesepadanan dengan ayat Al-Quran:

S P
Terjemahan: Dan apabila lautan meluap-luap (Al-Takwir: 6).

Ibnu Abbas RA berkata: Menyala sehingga marak (Al-Baghawi, 2022). Mujahid dan al-Hasan bin
muslim berkata: Menyala (Ibnu Kathir, 2022)

Walaubagaimanapun, para imam hadis tetap mendaifkan hadis kerana masalah di dalam sanad. Para
imam langsung tidak pernah menoleh kepada makna matan yang sahih atau kemungkinan sahih.

Ibnu Abd al-Bar (2024) berkata: “Ia hadis Da ‘if sanadnya gelap, tidak disahihkan oleh ilmuan hadis
kerana perawi-perawinya Majhil. Hadis ini diriwayatkan oleh Abu Daud dan beliau sendiri menyatakan
“Perawi-perawinya Majhi/” (Ibnu Hajar al-*Asqalani, 2020). Imam Bukhari (2021) berkata semasa
merekodkan biografi Bishr bin Muslim, perawi hadis tersebut: “Dan hadisnya itu tidak sahih”.

Setelah begitu banyak kenyataan imam-imam muhaddithin serta praktik mereka yang mensyaratkan
sanad yang sahih, atau sekurang-kurang sanad yang bertaraf Hasan Ligayrihi, maka sudah tidak ada
lagi ruang untuk bermudah atau mengambil sikap yang longgar dalam berpegang dengan sanad untuk
mensabitkan hadis kepada batang tubuh Nabi SAW. Sebarang tindakan terpencil yang menunjukkan
ayat Al-Quran sebagai penguat hadis Da 7f'boleh dianggap sebagai kes terpinggir, bukan kaedah umum
dan sepatutnya tidak diambil kira dan tidak berikan tumpuan.

Persamaan makna hanya mengesahkan makna hadis adalah benar dan bukannya mensabitkan hadis
kepada Nabi SAW. Inilah yang disebutkan oleh Ibnu Abd al-Bar (2024): “Mungkin sanad yang Da if
tetapi matannya sahih”. Makna matan yang sahih semata-mata tidak menjadi faktor yang menguatkan
hadis kerana bukan semua perkara yang benar disebutkan oleh Nabi SAW. Ibnu Taimiyyah semasa
mengulas sebuah hadis berkata: Ini adalah adab dan bukan lafaz yang diketahui daripada Nabi SAW.
Banyak kata-kata yang maknanya sahih, tetapi tidak boleh dikatakan daripada Nabi apa yang Baginda
tidak katakan. Malah seringkali hadis-hadis yang sangat Da 7f dan palsu maknanya adalah sahih (Mar‘1
bin Yusuf al-Karami, 1998).

Oleh sebab itu, Yahya bin Said berkata: “Jangan kamu melihat (matan) hadis, tetapi lihatlah sanad. Jika
sahih sanad (maka ambillah), kalau tidak maka jangan engkau terpedaya dengan hadis jika sanad tidak
sahih (Al-Khatib al-Baghdadt, 2017).

Sebarang pendalilan sebenarnya bukanlah berpaksikan hadis Da ‘if tetapi dalil-dalil lain yang maknanya
bertepatan dengan hadis berkenaan. Dalam konteks ini, dalil tersebut ialah ayat Al-Quran. Hadis Da if
boleh berdiri sebagai dalil sampingan dan tambahan yang menyokong sesuatu pandangan tanpa
diangkat kedudukannya kepada Hasan atau Sahih.

156



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

PENUTUP

Muhaddithin bersepakat mensyaratkan dua aspek utama iaitu sanad dan matan dalam menisbahkan
hadis kepada Nabi SAW. Sanad hadis mestilah mencapai tahap Sahih atau minimum Hasan Ligayrihi.
Tuntutan sanad telah disahkan oleh pakar bidang dengan tegas dan jelas seperti Syu’bah bin al-Hajjaj,
Abu Hatim al-Razi, Muslim dan lain-lain. Tiada sebarang kelonggaran yang membolehkan ia
dikecualikan. Sebaliknya, hadis akan tertolak sekalipun maknanya bertepatan dengan ayat Al-Quran
kerana makna yang sahih boleh jadi diungkapkan oleh sesiapa sahaja terutamanya alim ulama, ahli
hikmah dan bijak pandai. Hadis Daif boleh berfungsi sebagai dalil tambahan tanpa diangkat kepada
hadis Sahih atau Hasan. Bahagian ini juga telah dingatkan oleh ulama-ulama hadis terkemuka seperti
Yahya bin Said.

157



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

RUJUKAN

Abdul Rahman bin Abu Bakar Al-Suyuthi. (2015). Tadrib al-Rawi, Cet. 2, Dar al-Kutub al-‘IImiyyah:
Beirut.

Abdul Rahman bin Abu Bakar al-Suyuthi. (2019). Al-Durr al-Manthir F7 al-Tafsir bi al-Ma 'thir, Cet.
1, JId. 6, Dar al-Fikr; Damsyik.

Abdul Rahman bin Ahmad Ibnu Rajab al-Hanbalt. (1987). Sharh ‘llal al-Tirmizi, Cet. 1, Maktabah al-
Manar; Kaherah.

Abdul Rahman bin Muhammad Ibnu Abi Hatim. (2011). A/-Marasil, Cet. 1, Muassasah al-Risalah;
Beirut.

Abdullah bin Yusuf al-Jadi’. (2003). Tahrir ‘Ulim al-Hadith, Cet. 1, Muassasah al-Rayyan; Beirut.

Abu al-Laith Fairuz Abadi. (2014). Takhrj al-Hadith: Mahajiyyatuhu wa-Nashatuhi, Cet. 1, Dar al-
Syakir; Kuala Lumpur.

Ahmad bin Ali al-Khatib al-Baghdadi. (2013). A/-Kifayah Ft ‘lim al-Riwayah, Cet. 1, Muassasah
Risalah Nashirun; Beirut.

Ahmad bin Ali al-Khatib al-Baghdadi. (2017). Al-Jami’ li-Ahlaq al-Rawi wa- Adab al-Sami’, Cet. 2,
Dar Ibnu al-Jauzi; Dammam.

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-Asqalant. (1988). Quwwat al-Hijaj Fi 'Umum al-Maghfirat li-al-Hujjaj,
Cet. 1, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut.

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-*Asqalani. (2000). Al-Nukat ‘ala Kitab Ibn al-Salah, Cet. 1, Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah; Beirut.

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-Asqalani. (2008). Nuzhat al-Nazar Fi Taudhih Nukhbat al-Fikr, Cet. 2,
Maktabah al-Malik Fahd al-Wathaniyyah; Riyadh.

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-°Asqalant. (2013). Taqrib al-Tahzib, Cet. 1, Dar al-Kutub al-‘IImiyyah:
Beirut.

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-*Asqalani. (2018). Zahr al-Firdaws, Cet. 1, J1d. 7, Jam‘iyyah Dar al-Bar;
Dubai.

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-‘Asqalant. (2020) A/-Talkhis al-Habir Fi Takhrij Ahadith al-Rafi 7 al-
Kabir, Cet. 1, J1d. 2, Dar Ibnu Hazm; Beirut.

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-*Asqalant. (2021). Tahzib al- Tahzib, Cet. 1, J1d. 2, Jam‘iyyah Dar al-Bar;
Dubai.

Ahmad bin Ali Ibnu Hajar al-‘Asqalant. (2022). Fath al-Bari bi-Sharh Sahith al-Bukhart, Cet.1, J1d. 1,
Dar al-Safwah; Kaherah.

Al-Husain bin Mas‘ud al-Baghawi. (2022). Ma ‘alim al-Tanzil Fi Tafsir al-Qur’an, Cet. 1, JId. 8, Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut.

Ali bin Ahmad Ibnu Hazm al-Andalusi. (2013). Al-Muhalla, Cet. 1, J1d. 4, Maktabah al-Tawfiqiyyah;
Kaherah.

Ali bin Sultan al-Mulla Ali al-Qari. (t. t.). Svarh Syarh Nukhbat al-Fikr. Dar al-Arqam; Kaherah.

Asiya ‘Ammir. (2018). Manhaj al-Hafiz Ibn Hajar Fi Tagwiyat al-Ahadith Min Khilali Kitabihi Fath
al-Bart. Universiti Sains Islam al-Amir Abdul Qadir; Costantine.

Bakar, A. I. A. (2023). Pendapat Tabiin Dalam Huraian Hadis: Terminologi, Autoriti Dan Metode: The
Tabi’in’s Opinion in Interpretation of Hadith: Its Terminology and Methods. Journal Of Hadith Studies,
94-108.

158



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Bakar, A. I. A. (2021). Peranan Hadis Daif Dalam Menentukan Makna Hadis: Tinjauan Ke Atas
Huraian Terpilih Daripada Kitab Syarah: The Role of Weak Hadith in Determining the Meaning of
Hadith: A Literature Review on Selected Interpretation from Commentary Books. Journal Of Hadith
Studies, 46-55.

Bakar, A. I. A. (2024). Analisis Kesilapan Terjemahan Hadis dan Cadangan Penambahbaikan: Satu
Tinjauan Awal: Analysis of Errors in Translation of Hadith and Suggestions for Improvement: A
Preliminary Overview. Journal Of Hadith Studies, 163-172.

Ismail bin Umar Ibnu Kathir. (2022). Tafsir al-Quran al-Azim, Cet. 1, JId. 8, Dar al-Qalam; Kaherah.
Mahmud al-Tahhan. (1996). Taysir Mustalah al-Hadith, Cet. 9, Maktabah al-Ma’arif; Kaherah.

Mar‘1 bin Yusuf al-Karami. (1998). Al-Fawa 'id al-Mawdii ‘ah F1 al-Ahadith al-Mawdii ‘ah, Cet. 1, Dar
al-Warraq; Riyadh.

Muhammad bin Abdul Rahman al-Sakhawi. (2005). Fath al-Mughith Bisyarh Alfiyyat al-Hadith, Cet.
1, Dar al-Minhaj; Jeddah.

Muhammad bin Abdullah al-Hakim. (2020). A/-Mustadrak ‘Alda al-Sahihayn, Cet. 1, JId. 1, Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut.

Muhammad bin Abdullah al-Zarkashi. (2011). A/-Nukat ‘Ala Mugaddimat Ibnu al-Salah, Cet. 1,
Maktabah Adwa’ al-Salaf; Riyadh.

Muhammad bin Abu Bakar Ibnu al-Qayyim al-Jauziyyah. (2025). Zad al-Ma ‘ad fi Hady Khayr al-
‘Ibad, Cet. 1, JId. 2, Muassasah al-Zad; Amman.

Muhammad bin Ahmad al-Sarakhsi. (2020). A/-Mabsiit, Cet. 1, J1d. 3, Dar al-Hadith; Kaherah.

Muhammad bin Ahmad al-Zahabi. (2016). Al-Kashif Fi Ma ‘rifat Man Lahu Riwayah Fi al-Kutub al-
Sittah, Cet. 1, Dar al-Kutub al-‘IImiyyah; Beirut.

Muhammad bin Ahmad al-Zahabi. (2020). Siyar A’lam al-Nubald’, Cet. 1, JId. 11, Mu‘assasah Risalah
Nashirun; Beirut.

Muhammad bin Hibban. (2010). Al-Musnad al-Sahih ‘Ala al-Tagasim wa al-Anwa’, Cet. 1, J1d. 1, Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut.

Muhammad bin Isa al-Tirmizi. (1996). Sunan al- Tirmizi, Cet. 2, Matba‘ah al-Babi al-Halabi; Kaherah.
Muhammad bin Isa al-Tirmizi. (2011). Al- llal al-Kabir, Cet. 1, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah; Beirut.

Muhammad bin Ismail al-Bukhari. (2021). Al-Tarikh al-Kabir, Cet. 1, J1d. 2, Dar al-Kutub al-‘IImiyyah,;
Beirut.

Muslim bin Al-Hajjaj. (2006). Al-Musnad al-Sahih al-Muhtasar Min al-Sunan Binaql al-‘Adl ‘An al-
‘Adl ‘An Rasulillah SAW, Cet. 1, Dar al-Taybah; Riyadh.

Sayyid Abdul Majid Ghouri. (2007). Mu jam al-Mustalahat al-Hadithiyyah (Cet. 1). Dar Ibnu Kathir;
Damsyik.

Sulaiman bin al-Ash‘ath Abu Daud. (2024). Al-Sunan, Cet. 1, J1d. 4, Dar al-Taqwa; Kaherah.

Uthman bin Abdul Rahman Ibnu al-Salah. (2019). Ma ‘rifat Anwa’ ‘Ulim al-Hadith, Cet. 1, Dar al-
Fikr; Damsyik.

Yusuf bin Abdullah Ibnu ‘Abd al-Bar. (2024). Al-Tamhid Lima fi al-Muwatta’ min al-Ma ‘ant wa al-
Asanid, Cet. 1, J1d. 1, Al-Dar al-‘Alamiyyah Li-al-Nashr wa-al-Tajlid; Kaherah.

Yusuf bin al-Zaki al-Mizzi. (2017). Tahzib al-Kamal, Cet. 1, J1d. 5, Muassasah al-Risalah; Beirut.

159



