
 

160 
 

Vol 10. No. 2 (December 2025) 

eISSN: 2550-1488 

journalofhadith.usim.edu.my 

 

  

PENDEKATAN AHLI AKADEMIK DI MALAYSIA 

DALAM MENANGANI AMALAN BID’AH 
 (The Approach of Academicians in Malaysia in Addressing the Practice of Bid‘ah) 

 

Amran Abdul Halim, Ahmad Izzuddin Abu Bakar, Walid Mohd Said, Abdulloh Salaeh, Amiruddin bin 

Mohd Sobali 

Fakulti Pengajian Quran dan Sunnah, Universiti Sains Islam Malaysia 

 

Abstract  

This study aims to identify the approaches employed by Islamic studies 

academicians in Malaysian public universities to address the issue of bid‘ah 

(religious innovation) among the Muslim community. Bid‘ah is defined as any 

practice introduced without evidence from the Qur’an, Sunnah, consensus (ijma‘), 

or traditions (athar), and which has the potential to undermine the purity of Islamic 

teachings. This research adopts a quantitative method through the distribution of 

questionnaires to Islamic studies lecturers at four major public universities—

University of Malaya (UM), National University of Malaysia (UKM), International 

Islamic University Malaysia (IIUM), and Islamic Science University of Malaysia 

(USIM). Findings indicate that the majority of respondents frequently encounter 

community practices with no textual evidence and resolve such issues using 

approaches based on the Sunnah. Moreover, most academicians actively clarify 

the characteristics of bid‘ah and expose its falsehoods through lectures, seminars, 

and scholarly publications. The study emphasizes the vital role of academicians in 

educating the Muslim community to distinguish between authentic Sunnah and 

bid‘ah, and to practice Islam based on authentic textual evidence. The findings 

demonstrate that scholarly and Sunnah-based approaches are the most effective 

mechanisms in countering bid‘ah practices in Malaysia.  

 

Keywords: bid‘ah, sunnah, academic approach, Islamic studies, Malaysia. 

Article Progress 

 
Received: 6 October 2025  

Revised: 4 November 2025 

Accepted: 1 December 2025 
 

*Corresponding Author:  

Ahmad Izzuddin Abu Bakar. 

Fakulti Pengajian Quran 

dan Sunnah, USIM. 

 

Email: 
izzuddin@usim.edu.my 
 

 

PENDAHULUAN  

 

Al-Sunnah adalah merupakan perundangan Islam yang kedua selepas al-Qur’an. Namun, di sana 

terdapat suatu perkara yang bertentangan dengan al-Sunnah yang berkemungkinan boleh merosakkan 

kesucian agama Islam itu sendiri yang mana ia telah sempurna diturunkan oleh Allah SWT kepada umat 

Islam, firmanNya: 

مَ دِينًا﴿ سْلََٰ  ﴾ ٱلْيَ وْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأتَْْمَْتُ عَلَيْكُمْ نعِْمَتِِ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلِْْ
                  Surah al-Ma’idah (5): 3. 

Maksudnya: “Pada hari ini, Aku telah sempurnakan bagi kamu agama kamu, dan Aku 

telah cukupkan nikmatKu kepada kamu, dan Aku telah redhakan Islam itu menjadi 

agama untuk kamu”. 

 

Perkara yang dimaksudkan bertentangan dengan al-Sunnah ialah bid‘ah. Bid‘ah dari segi bahasa ialah 

melakukan sesuatu dan membuatnya tanpa ada contoh sebelumnya, sama ada dalam bentuk perkataan 

atau perbuatan1. Perkataan al-ibda‘ menurut ahli falsafah ialah mewujudkan sesuatu yang asalnya 

tiada2.  

 
1 Ahmad ibn. Faris, Mu‘jam Maqayis al-Lughah (Beirut: Dar al-Jil, 1991), 1:210. 
2 Ibrahim Madkur, Mu‘jam al-Wajiz, c. 1 (Mesir: Majma‘ al-Lughah al-‘Arabiyyah, 1980), 40. 



  

161 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Perkataan al-badi‘ (البدَِيْع) pula adalah salah satu daripada nama-nama Allah SWT Yang Maha Pencipta 

bagi segala sesuatu yang baru. Dialah yang memulakan sesuatu ciptaan, tidak ada ciptaan yang lain 

sebelumNya3.  

Apabila anda dikatakan “جئت بأمر بديع” maksudnya anda telah mengada-adakan sesuatu yang baru yang 

amat pelik dan ajaib yang tidak pernah dikenali atau dilakukan oleh orang lain sebelum ini4. 

Manakala perkataan al-bida‘ (huruf “Ba” baris kasrah) bermaksud yang awal  atau yang pertama bagi 

sesuatu perkara. Perkataan ini juga digunakan untuk sesuatu perbuatan sama ada ianya baik atau buruk. 

Maksud bagi perkataan ini ada dijelaskan melalui firman Allah SWT :  

 ﴾قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ الرُّسُلِ ﴿

Maksudnya: “Katakanlah: Aku bukanlah rasul yang pertama di antara rasul-

rasul”.  

                                                                 (Surah al-Ahqaf (46): 9. 

 

Maksud ayat di atas ialah Nabi Muhammad SAW bukanlah rasul yang pertama yang membawa wahyu 

dan syariat dari Allah SWT kepada umat manusia, bahkan ia telah didahului oleh rasul-rasul 

sebelumnya5. 

Ringkasnya perkataan “bida‘a” ( بدع) kebanyakannya memberi maksud al-ihdath (sesuatu yang baru)  

dan al-ikhtirā‘ (yang direka cipta)6, firman Allah SWT : 

 ﴾ وَرَهْبَانيَِّةِ ابْ تَدَعُوْهَا﴿

Maksudnya: “Dan mereka mengada-adakan rahbaniyyah”.7 

                                                                Surah al-Hadid (57): 27. 

 

Manakala bid‘ah dari sudut istilah menurut al-Syatibi ialah suatu jalan, amalan atau petunjuk yang 

direka cipta atau perkara baru dalam agama sehingga seolah-olah ianya dianggap menyerupai amalan 

atau cara syariat dengan bertujuan untuk menjadikannya sebagai tatacara agama serta berlebih-lebihan  

dalam konteks beribadat kepada Allah SWT. Takrif ini dikhususkan kepada ibadat sahaja, tidak 

termasuk perkara adat. Jika dimasukkan perkara adat ia bermaksud suatu jalan yang direka cipta  dalam 

agama yang dianggap menyerupai syariat, dengan bertujuan untuk menjadikannya sebagai tatacara 

agama sepertimana yang diamalkan dalam hukum syara’8.  Takrif pertama lebih tepat memandangkan 

bid‘ah berlawanan dengan al-Sunnah. Ini adalah kerana al-Sunnah ialah tariqah (jalan) Rasulullah 

SAW. Oleh itu keterangannya adalah perkara-perkara agama, bukan perkara-perkara adat9. Bid‘ah juga 

termasuk sesuatu yang diada-adakan oleh hati, dituturi oleh lidah dan dilakukan oleh anggota10.   

Takrif yang dinyatakan oleh al-Syatibi iaitu menyerupai amalan dan cara syariat ialah sebagai 

penegasan iaitu pada hakikatnya sesuatu yang diada-adakan dalam agama tidak ada dalam syariat, 

bahkan ia bertentangan dengan syariat itu sendiri dari tiga aspek. Pertama ia membatasi diri dengan 

sesuatu yang tidak ada dalil dalam syariat seperti bernazar untuk berpuasa dengan berdiri di bawah 

 
3 ‘Izzat ‘Ali ‘Atiyyah, Al-Bid‘ah: Tahdiduha wa Mawqif Al-Islam minha, c. 2 (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 

1980), 158. 
4 Ibid. 
5 Ibn Manzur, Lisan al-‘Arab, c. 1 (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1988), 1: 342. 

 ‘Izzat ‘Ali, al-Bid‘ah, 157. 
6 ‘Izzat ‘Ali, al-Bid‘ah, 159. 
7 Maksud rahbaniyyah ialah tidak beristeri atau tidak bersuami dan mengurung diri dalam biara. 
8 Al-Syatibi, al-I‘tisam., tahqiq Salim al-Hilali, (Arab Saudi: Dar Ibn ‘Affan, 1992), 1:50. 
9 ‘Abbas Mutawalli,  al-Sunnah al-Nabawiyyah wa Makanatuha fi al-Tasyri‘, (t.t. dan t.t.p.), 19. 
10 ‘Ali ibn. Hasan al-Halabi, ‘Ilm Usul al-Bida‘, (Riyad: Dar al-Rayah, 1992), 23. 



  

162 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

cahaya matahari yang terik tanpa bernaung, memutuskan hubungan duniawi dan meninggalkan makan 

dan minum tanpa sebab dan alasan. 

Keduanya ialah mengharuskan diri dengan cara-cara dan bentuk-bentuk ibadah tertentu seperti 

membaca zikir beramai-ramai secara serentak atau memperingati hari kelahiran Nabi Muhammad SAW 

dengan mewajibkan membaca zikir-zikir tertentu. 

Ketiganya ialah mengerjakan ibadah pada waktu-waktu yang tertentu seperti berpuasa pada awal 

Muharram dan lain-lain, yang mana tidak ada dalilnya yang menganjurkan perkara tersebut. Inilah yang 

dimaksudkan dengan usaha untuk menyerupai syariat sebagaimana menurut al-Syatibi. Ringkasnya, 

menyerupai syariat dilihat dari tiga aspek; iaitu pembatasan diri, mengada-adakan bentuk ibadah-ibadah 

tertentu dan pengkhususan waktu, yang mana kesemuanya tidak ada dalil yang menetapkan perkara-

perkara tersebut11. 

Manakala kenyataan al-Syatibi yang menyebut “berlebih-lebihan dalam konteks beribadah kepada 

Allah SWT” adalah merupakan penjelasan yang melengkapkan kefahaman dan pegertian bid‘ah. 

Perkataan berlebih-lebihan menunjukkan tanggapan pelaku bid‘ah iaitu dengan cara tersebut mereka 

semakin dekat dengan Allah SWT yang mana mereka cuba menokok tambah dalam syariat atau 

memaksa diri melakukan ibadah12.  

Menurut Imam al-Syafi`i, bid‘ah ialah sesuatu yang diada-adakan yang menyalahi sama ada al-Qur’an, 

al-Sunnah, ijma` atau athar, iaitu yang dikenali sebagai bid`ah yang sesat. Sekiranya tidak menyalahi 

mana-mana daripada perkara tersebut, ia tidak dikategorikan sebagai bid‘ah yang sesat13.  

Menurut al-Suyuti, bid‘ah ialah ibarat daripada sesuatu perbuatan yang meruntuhkan syariat dengan 

cara melakukan perbuatan yang menyalahi syariat dengan menambah atau mengurangkan sesuatu  

dalam agama14. 

Menurut Ibn Manzur, bid‘ah ialah mengada-adakan sesuatu atau memulakannya, iaitu suatu perkara 

atau amalan baru yang direka cipta selepas sempurnanya syariat Islam yang diturunkan ke atas umat 

Islam15. 

Berdasarkan definisi-definisi ini, sama ada dari segi bahasa dan istilah dapatlah kita fahami di sini 

bahawa bid‘ah adalah sesuatu yang diada-adakan tanpa ada asas sebelumnya dan contoh yang boleh 

diikuti. Bid‘ah juga merangkumi sesuatu yang dikeji oleh syara’ dan dilarang sama ada ia diadakan 

sebagai agama Allah atau syariat ataupun sebaliknya. Segala amalan, perbuatan, hukum-hakam dan 

lain-lain yang dilakukan dengan tidak mengikut saluran yang dibenarkan oleh syara’ dianggap sebagai 

bid‘ah. 

 

KAJIAN TERDAHULU (LITERATURE REVIEW) 

 

Sepanjang pemerhatian penulis, memang terdapat kajian-kajian berkaitan bidaah, sama ada kajian 

perpustakaan (library research) mahupun kajian lapangan. Walau bagaimana pun kebanyakannya lebih 

banyak memberi tumpuan kepada contoh-contoh bidaah yang berlaku dalam masyarakat dahulu dan 

kini. Di samping itu terdapat juga kajian-kajian dalam bentuk latihan ilmiah, antaranya ialah: 

 

1) Faridah bt Sulaiman (1991), "Masalah Sunnah dan Bidaah di dalam Masyarakat Islam 

Kelantan: Tumpuan kepada Kitab al-Qawl al-Mufid li Ifadah al-Mustafid" karya Hj 

Muhammad b. Idris" (Latihan Ilmiah, Fakulti Usuluddin, Akademi Pengajian  Islam, Universiti 

Malaya, Kuala Lumpur) 

 
11 ‘Izzat ‘Ali, al-Bid‘ah, 165. Ardiansyah, Perspektif Imam Al-Syatibi terhadap Konsep Sunnah dan Bid‘ah: 

Analisis terhadap Kitab Al-I‘tisam dan Al-Muwafaqat (Kuala Lumpur: Akademi Pengajian Islam, Universiti 

Malaya, 2009), 93-94. 
12 ‘Izzat ‘Ali, al-Bid‘ah, 165. Ardiansyah, Perspektif Imam al-Syatibi, 94. 
13 ‘Izzat ‘Ali, al-Bid‘ah, 160. 
14 ‘Abd. Al-Rahman ibn. Abu Bakr al-Suyuti, Haqiqah al-Sunnah wa al-Bid`ah., (Mesir: Dar al-Insan, 1985), 

26.  
15 Ibn Manzur (1988), op.cit., h. 341. 



  

163 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

2) Bungsu @ Aziz b. Jaafar (1988), "Bidaah Dalam Peribadatan Orang Melayu" (Latihan Ilmiah, 

Fakulti Usuluddin, Akademi Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur). 

3) Ramlah Ab. Hamid (1994), “Bidaah Menurut Islam: Satu Kajian Khusus di Kalangan 

Masyarakat Melayu di Kuantan, Pahang” (Latihan Ilmiah, Fakulti Usuluddin,  Akademi 

Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur). 

4) Hishamudin Hashim (1994), “Konsep Ahli Sunnah Wal Jama’ah Perlis: Pandangannya 

terhadap Persoalan Aqidah, Khurafat dan Bidaah” (Latihan Ilmiah, Fakulti Usuluddin, 

Akademi Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur). 

5) Fauziah Pandin (1997), “Perkara-Perkara Bidaah dalam Pengurusan Jenazah: Satu Kajian di 

Daerah Lawas, Sarawak” (Latihan Ilmiah, Bahagian Pengajian Syariah, Akademi Pengajian 

Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur). 

 

Manakala kajian dalam bentuk laporan penyelidikan yang dibuat oleh para penyelidik dari Universiti 

Malaya dan Universiti Utara Malaysia ialah yang dihasilkan oleh: 

 

6) Nooraishah bt. Saimi (1993), "Bidaah dan Khurafat: Satu Tinjauan Dalam Adat Istiadat 

Masyarakat Islam di Bahagian Keenam Sarawak" (Fakulti Syariah, Akademi Pengajian Islam, 

Universiti Malaya, Kuala Lumpur) 

7) Suryani bt. Zakaria (1992), "Kemurnian Ajaran Islam Dalam Amalan Masyarakat: Suatu Kajian 

Khusus Terhadap Amalan-amalan Bidaah dan Khurafat di Bulan Ramadan di  

kalangan Masyarakat Islam di Kelantan" (Fakulti Usuluddin, Akademi Pengajian Islam, 

Universiti Malaya, Kuala Lumpur) 

8) Rahana bt. Said (1993), "Perkara-perkara Khurafat dan Bidaah di Sekitar Upacara Kematian 

Masyarakat Melayu: Kajian di Kuala Terengganu" (Fakulti Usuluddin, Akademi Pengajian 

Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur). 

9) Mohd Nizho bin Abd Rahman, Mohd Khadafi Hj Rofie, Dr Muhammad Khairul Anwar Osman 

(2003), “Amalan Bidaah dalam Pengurusan Jenazah: Kajian di Kubang Pasu” (Sekolah 

Pembangunan Sosial, Universiti Utara Malaysia, Sintok, Kedah Darul Aman). 

 

Manakala hasil penulisan disertasi berkenaan dengan bidaah dan khurafat ditulis oleh Siti Sobah bt 

Sulaiman (2003), "Bidaah dan Khurafat Dalam Masyarakat Islam: Satu Kajian di Jeram, Selangor" 

(Jabatan Akidah dan Pemikiran Islam, Bahagian Pengajian Usuluddin, Akademi Pengajian Islam, 

Universiti Malaya, Kuala Lumpur). Disertasi ini lebih mengfokuskan kepada subjek kajian iaitu 

masyarakat Islam di kawasan Jeram, Selangor. Pengkaji menganalisis beberapa contoh amalan bidaah 

dan khurafat yang masih diamalkan oleh masyarakat tersebut, tahap kesedarannya, peranan ilmu dalam 

mencegah bidaah dan khurafat serta usaha-usaha yang dijalankan oleh pihak berwajib untuk 

menyebarkan ilmu-ilmu agama kepada masyarakat.  

 

Terdapat juga hasil penulisan disertasi dalam bidang fiqh dan usul yang mengkhususkan kepada sesuatu 

amalan yang telah disyariatkan dalam Islam atau sesuatu mazhab, tanpa difokuskan kepada kitab-kitab 

hadith. Antaranya seperti yang dilakukan oleh Ahmad Misbah bin Mohd Hilmi (2005), “Amalan Bidaah 

dalam Perkahwinan: Suatu kajian di dalam Masyarakat Islam, Ipoh, Perak” (Sarjana Syariah, Jabatan 

Fiqh dan Usul, Akademi Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur). Fokus kajian ini adalah 

terhadap amalan dan adat istiadat dalam perkahwinan dengan tujuan untuk dinilai semula dengan garis 

panduan menurut syariat Islam. Pengkaji mengklasifikasikan setiap amalan yang berlaku dalam majlis 

perkahwinan sama ada ianya bidaah atau sunnah yang berdasarkan kepada mazhab Syafi‘i iaitu 

pembahagian bidaah kepada hasanah dan sayyi’ah. Pengkaji juga menghuraikan amalan adat dalam 

majlis walimatul ‘urus masyarakat Islam di bandaraya Ipoh, Perak, pandangan Islam terhadap segala 

amalan seperti mandi limau, berandam, berzanji, persandingan dan lain-lain dan juga adat-adat dalam 

majlis kahwin masyarakat tersebut. 

 

Manakala yang dikhususkan kepada sesuatu mazhab seperti yang dihasilkan oleh Ahmad Husni b. Haji 

Hasan (2003), “Bidaah Menurut Mazhab Syafi‘i: Satu Analisis Terhadap Amalan Masyarakat Islam di 

Ipoh” (Sarjana Syariah, Jabatan Fiqh dan Usul, Bahagian Pengajian Syariah, Akademi Pengajian Islam, 

Universiti Malaya, Kuala Lumpur). Secara teori, pengkaji menghuraikan permasalahan bidaah 



  

164 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

berdasarkan kaedah mazhab Syafie.  Pengkaji membincang dan membuat pentarjihan berhubung 

dengan apa dan kenapa para fuqaha’ berselisih pendapat mengenai permasalahan bidaah. Amalan yang 

dikaji ialah kematian, kahwin, persedian bersalin dan selepasnya, aqiqah, halaqat-halaqat berzanji di 

kalangan masyarakat India Muslim dan lain-lain. Pengkaji juga menjelaskan istilah-istilah yang 

berkaitan dengan bidaah dan aspek pembahagian bidaah dalam mazhab Syafie, serta menganalisis 

terhadap beberapa amalan bidaah di bandaraya Ipoh, hukum pengamalannya dan amalan-amalan bidaah 

yang masih aktif dan yang tidak lagi aktif.  Pengkaji tidak memfokuskan kajiannya terhadap mana-

mana kitab hadith. 

 

OBJEKTIF KAJIAN 

 

Menganalisis penglibatan responden dalam masyarakat serta aplikasi dan kaedah penyelesaian dalam 

menangani amalan bid‘ah yang dilakukan oleh umat Islam 

 

METODOLOGI KAJIAN  

 

Soal selidik telah diedarkan kepada ahli-ahli akademik dalam bidang pengajian Islam di empat buah 

IPTA iaitu Universiti Malaya (UM), Universiti Kebangsaan Malaysia (UKM), Universiti Islam 

Antarabangsa (UIA) dan Universiti Sains Islam Malaysia (USIM). Di Universiti Malaya, ia melibatkan 

Akademi Pengajian Islam (APIUM) dan Universiti Malaya cawangan Nilam Puri, Kelantan. Terdiri 

daripada bidang Usuluddin dan Syariah yang terbahagi kepada beberapa jabatan seperti Jabatan Al-

Qur’an dan Al-Hadith, Sejarah dan Tamadun Islam, Dakwah dan Pembangunan Insan, Akidah dan 

Pemikiran Islam, Syariah dan Pengurusan, Syariah dan Ekonomi, Fiqh dan Usul, Syariah dan Undang-

Undang dan Siyasah Syar’iyyah. Manakala di UKM ia melibatkan Fakulti Pengajian Islam (FPI) yang 

terdiri daripada Jabatan Al-Qur’an dan Al-Sunnah, Usuluddin dan Falsafah, Syariah, Pengajian Dakwah 

dan Kepimpinan, Pengajian Bahasa Arab dan Tamadun Islam dan Unit Bahasa Arab. Di USIM pula, ia 

melibatkan pensyarah dari Fakulti Al-Qur’an dan Al-Sunnah, Fakulti Syariah dan Undang-Undang dan 

Fakulti Kepimpinan dan Pengurusan. Manakala UIA, ia melibatkan Fakulti Ilmu Wahyu iaitu Jabatan 

Al-Qur’an dan Al-Sunnah, Jabatan Fiqh dan Usul, Jabatan Usuluddin dan Perbandingan Agama, 

Jabatan Bahasa Arab dan Jabatan Pengajian Umum. 

 

Dalam soal selidik kajian, penyelidik menggunakan skala Likert lima mata (1- Sangat Tidak Setuju, 2- 

Tidak Setuju, 3- Tidak Pasti, 4- Setuju dan 5- Sangat Setuju dan 1- Tidak Pernah, 2- Jarang, 3- Kadang-

kadang, 4- Kerap, 5- Amat Kerap). Oleh itu nilai koefisien Cronbach Alpha digunakan untuk 

membuktikan sama ada item-item soal selidik tersebut mempunyai kebolehpercayaan (reliability) yang 

tinggi atau rendah. Menurut Rohana Yusof, nilai koefisien Cronbach Alpha dan koefisien Kuder 

Ricardson merupakan ujian statistik kebolehpercayaan inter-item iaitu kebolehpercayaan 

dalaman/ketekalan dalaman. Kebolehpercayaan dalaman ini merujuk ketekalan terhadap item-item 

yang mengukur konsep atau konstruk secara khusus16. 

 

Keputusan Analisis Item-Item Bahagian E 

Bahagian E soal selidik pula mengandungi lapan penyataan berkaitan penglibatan responden dalam 

masyarakat serta aplikasi dan kaedah penyelesaian dalam menangani amalan bid‘ah yang dilakukan 

oleh umat Islam. Bahagian ini adalah bertujuan untuk menganalisis sumbangan serta aplikasi yang 

dilakukan oleh responden dalam menangani permasalahan tersebut. Dengan ini, ia akan dapat 

menyelesaikan objektif kajian yang keempat. Oleh yang demikian, digunakan skala Likert lima mata 

berikut iaitu: 

1- Tidak Pernah 2- Jarang 3- Kadang-kadang       4- Kerap     5- Amat Kerap 

 

 

 
16 Rohana Yusof, Penyelidikan Sains Sosial (Pahang: PTS Publications & Distributor SDN. BHD, 2003), 111. 



  

165 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Soal Selidik 

1- Anda berhadapan dengan sesuatu amalan yang dilakukan oleh masyarakat yang tidak ada 

dalilnya sama ada daripada al-Qur’an, al-Sunnah atau athar al-Sahabah. 

2- Anda menyelesaikan permasalahan sesuatu amalan yang tiada nas dengan menggunakan 

pendekatan al-Sunnah. 

3- Anda memperjelaskan ciri-ciri amalan bid‘ah dalam kuliah-kuliah, seminar atau forum sama 

ada di peringkat universiti atau di masjid-masjid.  

4- Anda mendedah kepalsuan amalan bid‘ah sama ada dalam kuliah ilmu atau mengedarkan 

risalah. 

Keputusan Analisis Item-Item Soal Selidik 

 

Bahagian soal selidik adalah berkaitan dengan persepsi dan pandangan responden terhadap konsep 

bidaah hasanah yang difahami oleh mereka. Oleh itu, ia akan dapat menyelesaikan objektif  kajian ini. 

Bahagian ini terdiri daripada enam item atau pernyataan berkaitan dengan perkara tersebut 

 

1. Anda berhadapan dengan sesuatu amalan yang dilakukan oleh masyarakat yang tidak ada 

dalilnya sama ada daripada al-Qur’an, al-Sunnah atau athar al-Sahabah. 

 

Jadual 4.38:  Taburan Kekerapan Item E31 

 
KEKERAPAN PERATUS 

PERATUS 

SAH 

PERATUS 

KUMULATIF 

 

JARANG 8 5.3 5.3 5.3 

KADANG-KADANG 10 6.7 6.7 12.0 

KERAP 110 73.3 73.3 85.3 

AMAT KERAP 22 14.7 14.7 100.0 

Total 150 100.0 100.0  

Sumber: Soal Selidik 

 

Rajah 4.38: Carta Palang Item E31 

 

Sumber: Soal Selidik 

0
10
20
30
40
50
60
70
80

E31

PERATUS



  

166 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Berdasarkan jadual tersebut, ia menunjukkan sebahagian besar responden kerap menghadapi situasi 

masyarakat iaitu berhadapan dengan sesuatu amalan yang dilakukan oleh masyarakat yang tiada 

dalilnya sama ada daripada al-Qur’an, al-Sunnah atau athar al-Sahabah. Oleh itu, adakah responden 

tersebut dapat menyelesaikan permasalahan ini dan bagaimana? Hal ini akan dilihat dalam keputusan 

item E3. 

 

2.  Anda menyelesaikan permasalahan sesuatu amalan yang tiada nas dengan menggunakan 

pendekatan al-Sunnah. 

 

Jadual 4.39: Taburan Kekerapan Item E32 

 
KEKERAPAN PERATUS 

PERATUS 

SAH 

PERATUS 

KUMULATIF 

 

TIDAK PERNAH 1 .7 .7 .7 

JARANG 13 8.7 8.7 9.3 

KADANG-KADANG 19 12.7 12.7 22.0 

KERAP 107 71.3 71.3 93.3 

AMAT KERAP 10 6.7 6.7 100.0 

Total 150 100.0 100.0  

Sumber: Soal Selidik 

 

  Rajah 4.39: Carta Palang Item E32 

 

Sumber: Soal Selidik 

 

Berdasarkan jadual dan rajah 4.39 di atas, sebanyak 107 responden atau 71.3% menyatakan bahawa 

mereka kerap menyelesaikan sesuatu amalan yang tiada nas dengan menggunakan pendekatan al-

Sunnah. Manakala responden yang menyatakan sangat kerap pula melibatkan 10 responden atau 6.7%. 

Di samping itu, terdapat juga responden yang menyatakan mereka kadang-kadang menggunakan 

pendekatan tersebut, iaitu melibatkan 19 responden atau 12.7%. Hanya 13 responden atau 8.7% sahaja 

yang menyatakan jarang menggunakan pendekatan al-Sunnah, manakala seorang responden. 

 

0

10

20

30

40

50

60

70

80

E32

PERATUS



  

167 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

atau 0.7% menyatakan tidak pernah. Oleh itu, jadual di atas menunjukkan bahawa majoriti responden 

dapat menyelesaikan permasalahan sesuatu amalan yang tiada nas dengan menggunakan pendekatan 

al-Sunnah.  

Pendekatan al-Sunnah ialah mengambil pandangan ulama’ berdasarkan ijtihad mereka seperti Ibn Hajar 

al-‘Asqalani, al-Nawawi, al-Suyuti, Yusuf al-Qaradawi dan lain-lain. Pendekatan al-Sunnah juga ialah 

dengan cara melihat nas-nas hadith yang lain yang boleh dikiaskan atau menyokong amalan tersebut. 

Termasuk juga meneliti pandangan jumhur ulama’ tentang keharusan sesuatu amalan. Umpamanya 

keharusan sambutan mawlid diambil daripada hadith puasa hari ‘Asyura dan Isnin17. Antara pendekatan 

al-Sunnah, umpamanya Ibn Hajar al-‘Asqalani mengharuskan umat Islam mengkhusus hari mawlid ini 

dengan suatu ibadat yang tertentu ialah ketika mana Rasulullah SAW tiba di Kota Madinah, Baginda 

SAW mendapati kaum Yahudi sedang berupipam pada hari ‘Asyura’. Oleh yang demikian Rasulullah 

SAW bertanya: 

 

وَغَرَ  وَقَ وْمَهُ  مُوْسَى  فِيْهِ  اللهُ  أَنَْْى  عَظِيْمٌ  يَ وْمٌ  هَذَا  فَ قَالُوا:  تَصُوْمُوْنهَُ؟....  الَّذِي  اليَ وْمُ  هَذَا  قَ مَا 
نَحْنُ ف َ فِرْعَوْنَ وَقَ وْمَهُ, فَصَامَهُ مُوْسَى شُكْراً فَ نَحْنُ نَصُوْمُهُ, فَ قَالَ رَسُوْلُ اِلله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم:  

  18أَحَقُّ وَأوَْلََ بِوُْسَى مِنْكُمْ, فَصَامَهُ رسول الله صلى الله عليه وسلم وَأمََرَ بِصِيَامِهِ 

Maksudnya: “Apakah yang menyebabkan kamu berpuasa hari ini? Mereka 

menjawab: Hari ini ialah hari yang Allah SWT menyelamatkan Nabi Musa AS serta 

kaumnya dan menenggelamkan Fir‘aun serta kaumnya, lalu Nabi Musa AS berpuasa 

sebagai menunjukkan kesyukurannya kepada Allah SWT, oleh sebab itu kami pun 

berpuasa juga. Rasulullah SAW bersabda: Kami lebih berhak untuk menuruti apa 

yang dilakukan oleh Nabi Musa berbanding dengan kamu. Rasulullah SAW pun 

berpuasa dan menggalakkan orang lain supaya berpuasa”19.   

Pendapat Ibn Hajar ini diambil oleh al-Suyuti sebagai hujah tentang keharusan amalan tersebut20. 

Menurut Ibn al-Haj, dalil yang menunjukkan keharusan mengkhususkan hari tersebut dengan ibadat 

ialah Rasulullah SAW menggalakkan umatnya berpuasa pada hari Isnin semata-mata untuk 

menzahirkan kesyukuran kepada Allah SWT, sabda Rasulullah SAW: 

 21ذَاكَ يَ وْمُ وُلِدْتُ فِيْهِ, وَيَ وْمُ بعُِثْتُ أوَْ أنُْزلَِ عَلَيَّ فِيْهِ 
Maksudnya: “Hari tersebut aku dilahirkan dan diutuskan sebagai rasul” 

 

Dalil ini menunjukkan pengkhususan suatu hari dengan suatu ibadat. Oleh sebab itu mengkhususkan 

suatu ibadat pada hari mawlid asalnya daripada al-Sunnah. 

 
17 Bagi ulama’ yang mengharuskan sambutan mawlid seperti Ibn Hajar al-‘Asqalani, al-Suyuti, Ibn al-Haj dan 

lain-lain. Manakala al-Syatibi, Ibn Taymiyah, ‘Umar ibn ‘Ali al-Fakihani tetap menolak dan menganggap 

sambutan mawlid ini sebagai amalan bid‘ah yang tidak diamalkan oleh Nabi SAW, para sahabat RA dan tabi‘in. 

Walau bagaimanapun, menurut Ibn Hajar al-‘Asqalani sambutan mawlid adalah termasuk perkara bid`ah jika 

bercampur aduk perkara-perkara yang baik dengan yang buruk. Sesiapa yang menjauhi perkara-perkara yang tidak 

baik ketika menyambutnya, ia dianggap sebagai bid‘ah hasanah. Lihat: ‘Izzat ‘Ali, al-Bid‘ah, 412-415. 
18 Hadith Ibn ‘Abbas yang diriwayatkan oleh al-Bukhari dan Muslim:  

Al-Bukhari, Kitab al-Sawm, no. Hadith 2004 dan Muslim, Kitab al-Siyam, no. Hadith 1130. Lihat: Abu ‘Abd 

Allah Muhammd ibn Isma‘il al-Bukhari, “Sahih al-Bukhari,” dalam Mawsu‘ah al-Hadith al-Syarif: al-Kutub al-

Sittah, ed. Salih ibn ‘Abd al-‘Aziz Al al-Shaykh (Riyadh: Dar al-Salam, 2000), 156 dan Abu al-Husayn Muslim 

ibn al-Hajjaj ibn Muslim, “Sahih Muslim,” dalam Mawsu‘ah al-Hadith al-Syarif, 859.   
19 ‘Izzat ‘Ali, al-Bid‘ah, 414. 
20 Abu Bakr Jabir al-Jaza’iri, Rasa’il al-Jaza’iri, 259. 
21 Hadith riwayat Muslim, Kitab al-Siyam,  no. hadith 1162. Lihat: Abu al-Husayn Muslim ibn al-Hajjaj ibn 

Muslim, “Sahih Muslim,” dalam Mawsu‘ah al-Hadith al-Syarif: al-Kutub al-Sittah, ed. Salih ibn ‘Abd al-‘Aziz 

Al al-Shaykh (Riyadh: Dar al-Salam, 2000), 865. 



  

168 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

 

3.  Anda memperjelaskan ciri-ciri amalan bid‘ah dalam kuliah-kuliah, seminar atau forum sama 

ada di peringkat universiti atau di masjid-masjid.  

 

Jadual 4.40: Taburan Kekerapan Item E33 

 
KEKERAPAN PERATUS 

PERATUS 

SAH 

PERATUS 

KUMULATIF 

 

 TIDAK PERNAH 3 2.0 2.0 2.0 

JARANG 21 14.0 14.0 16.0 

KADANG-KADANG 27 18.0 18.0 34.0 

KERAP 84 56.0 56.0 90.0 

AMAT KERAP 15 10.0 10.0 100.0 

Total 150 100.0 100.0  

Sumber: Soal Selidik 

 

   Rajah 4.40: Carta Palang Item E33. 

 

 

Sumber: Soal Selidik 

 

Merujuk jadual dan rajah 4.40 di atas, responden yang kerap memperjelaskan ciri-ciri amalan bid‘ah 

dalam kuliah-kuliah, seminar atau forum sama ada di peringkat universiti atau di masjid-masjid adalah 

melibatkan 84 responden, iaitu 56% dari keseluruhan responden. Responden yang menyatakan amat 

kerap pula ialah sebanyak 15 responden atau 10%. Walau bagaimanapun, terdapat juga responden yang 

jarang memperjelaskannya, iaitu sebanyak 21 responden atau 14%. Manakala yang tidak pernah 

melakukannya pula hanya melibatkan 3 responden atau 2%. Responden yang menyatakan kadang-

kadang pula melibatkan 27 responden atau 18%.  

 

Penjelasan mengenai ciri-ciri amalan bid‘ah amat penting didedahkan di peringkat universiti agar para 

pelajar khususnya dalam bidang pengajian Islam dapat melengkapkan diri mereka dengan pengetahuan 

ilmu agama yang secukupnya sebelum bergelar sebagai guru agama dan menjadi contoh ikutan yang 

0

10

20

30

40

50

60

E33

PERATUS



  

169 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

baik kepada masyarakat. Begitu juga penjelasan kepada masyarakat supaya mereka sentiasa berhati-

hati dalam mengamalkan sesuatu amalan agar diterima oleh Allah SWT. 

 

4.  Anda mendedah kepalsuan amalan bid‘ah sama ada dalam kuliah ilmu atau mengedarkan 

risalah. 

 

Jadual 4.41: Taburan Kekerapan Item E34 

 
KEKERAPAN PERATUS 

PERATUS 

SAH 

PERATUS 

KUMULATIF 

 

TIDAK PERNAH 3 2.0 2.0 2.0 

JARANG 35 23.3 23.3 25.3 

KADANG-KADANG 17 11.3 11.3 36.7 

KERAP 72 48.0 48.0 84.7 

AMAT KERAP 23 15.3 15.3 100.0 

Total 150 100.0 100.0  

Sumber: Soal Selidik 

    

Rajah 4.41: Carta Palang Item E34 

 

Sumber: Soal Selidik 

 

Merujuk jadual dan rajah 4.41 di atas, didapati 72 responden atau 48% dari keseluruhan responden 

kerap mendedahkan kepalsuan amalan bid‘ah sama ada dalam kuliah ilmu atau mengedarkan risalah. 

Responden yang menyatakan amat kerap adalah melibatkan 23 responden atau 15.3%. Manakala 

responden yang menyatakan kadang-kadang adalah sebanyak 17 responden atau 11.3%. Namun, 

terdapat juga responden yang jarang melakukan hal tersebut, iaitu sebanyak 35 responden atau 23.3%. 

Manakala responden yang tidak pernah melakukannya hanya melibatkan 3 responden atau 2% sahaja. 

 

 

0

10

20

30

40

50

60

E34

PERATUS



  

170 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis deskriptif soal selidik ini, dapat dirumuskan bahawa ahli akademik terlibat dalam 

masyarakat dan turut mempunyai pengalaman mereka dalam menguruskan permasalahan ini dengan 

bijaksana, menjauhi daripada melakukan sesuatu yang boleh menyebabkan berlakunya perpecahan 

dalam masyarakat. Oleh itu, mereka sangat sesuai dijadikan sebagai rujukan masyarakat dalam 

menyelesaikan pertelingkahan yang berlaku, terutama sekali ahli akademik yang pakar dalam bidang 

hadith.  Diharapkan penulisan ini dapat memberi panduan kepada tenaga pengajar, institusi dan jabatan 

agama dan lain-lain dalam memberikan sumbangan ilmu yang bermanafaat kepada seluruh umat Islam 

dalam memahami hadith Rasulullah SAW serta mengaplikasikan dalam kehidupan. Selain daripada itu, 

diharapkan juga penulisan ini dapat memberi sumbangan dalam menyelesaikan isu dan pertikaian yang 

berlaku dalam masyarakat terhadap sesuatu amalan yang tiada dalilnya daripada syarak secara jelas. 

 

 

 

  



  

171 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

RUJUKAN  

 

Abd. Al-Rahman ibn. Abu Bakr al-Suyuti, Haqiqah al-Sunnah wa al-Bid`ah., (Mesir: Dar al-Insan, 

1985) 

 

Ahmad bin Ali Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari Syarh Sahih al-Bukhari (Beirut: Dar al-Kutub al-
Ilmiyyah, 1997) 

 
‘Abd al-Karim Zaydan, al-Wajiz fi Usul al-Fiqh. (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1987). 

 

Amran bin Abdul Halim, Hadith-hadith berkaitan Bidaah: Analisis terhadap hadith-hadith Sunan al-

Sittah. (Kuala Lumpur: Akademi Pengajian Islam, Universiti Malaya, 2007). 

 

 

‘Abbas Mutawalli,  al-Sunnah al-Nabawiyyah wa Makanatuha fi al-Tasyri‘, (t.t. dan t.t.p.). 

 

‘Ali ibn. Hasan al-Halabi, ‘Ilm Usul al-Bida‘, (Riyad: Dar al-Rayah, 1992). 

 

Ibrahim ibn. Musa al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1991).  

 

Ibrahim ibn. Musa Al-Syatibi, al-I‘tisam., tahqiq Salim al-Hilali, (Arab Saudi: Dar Ibn ‘Affan, 1992). 

 

‘Izzat ‘Ali, al-Bidaah, 165. Ardiansyah, Perspektif Imam Al-Syatibi terhadap Konsep Sunnah dan 

Bidaah: Analisis terhadap Kitab Al-I‘tisam dan Al-Muwafaqat (Kuala Lumpur: Akademi 

Pengajian Islam, Universiti Malaya, 2009). 

 

Malik ibn Anas, al-Muwatta’ (Mesir: Dar al-Hadith, 1993) 

 

Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Al-Sunnah qabl al-Tadwin, c. 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1981) 

 

Abu Yusuf Sulayman, Al-Mustalahat al-Hadithiyyah (t.t.p: Al-Ma‘had al-Dawli li al-Bunuk wa al-

Iqtisad al-Islami,  t.t.).  

 

Muhammad Abu al-Layth al-Khayr Abadi, Ittijahat fi Dirasat al-Sunnah Qadimuha wa Hadithuha 

(Bangi: Dar al-Shakir, 2011). 

 

Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Al-Sunnah qabl al-Tadwin (Dimasyq: Dar al-Fikr, 1981). 

 

Muhammad ibn ‘Isa al-Tirmidhi, Kitab al-‘Ilm, no. hadith 2685. Lihat Muhammad ibn ‘Isa al-Tirmidhi, 

Sunan al-Tirmidhi (Beirut: Dar al-Fikr, 1994).   

 

Muhammad ibn Yazid ibn Majah al-Qazwini, Al-Muqaddimah, no. hadith 42. Lihat: Ibn Majah, 

Muhammad ibn Yazid al-Qazwini, Sunan Ibn Majah (Al-Qahirah: Dar al-Hadith 1994).  

 

Rohana Yusof, Penyelidikan Sains Sosial (Pahang: PTS Publications & Distributor SDN. BHD, 2003) 

 

Sulayman ibn al-Asy‘as Abu Dawud al-Sijistani, Kitab al-Sunnah, no. hadith 4607. Lihat Abu Dawud, 

Sulayman ibn al-Asy‘ath ibn Ishaq al-Azdi al-Sijistani, Sunan Abu Dawud (Beirut: Dar Ihya’ al-

Sunnah al-Nabawiyyah, t.t.).  

 

Yusuf al-Qaradawi, Fatawa Mu‘asirah (Al-Mansurah: Dar al-Wafa’ 1994) 

 

Soal Selidik dan Temubual.  

 


