
 

196 
 

Vol 10. No. 2 (December 2025) 

eISSN: 2550-1488 

journalofhadith.usim.edu.my 

 

  

KEDUDUKAN KAEDAH TALQAHU UMMAH BIL-QABŪL 

DALAM KRITIKAN HADIS : PERSPEKTIF SYEIKH 

ABDUL FATTAH ABU GHUDDAH 
 (The Status of the Method Talqī al-Naṣ bi al-Qabūl in Hadith Criticism: The Perspective of Shaykh 

ʿAbd al-Fattāḥ Abū Ghuddah) 
 

Muhammad Zubair Abd Halim1, Muhammad Arif Yahya 2 

1,2 Pusat Kajian Usuluddin dan Falsafah, Fakulti Pengajian Islam, Universiti Kebangsaan Malaysia 

 

 

Abstract  

The classification of hadith has long been a subject of scholarly debate, 

particularly with regard to the methodological principles employed in determining 

its authoritative status. One of the methods invoked to elevate the rank of a hadith 

is talqī al-nāṣ bi al-qabūl, a concept referring to the widespread acceptance of a 

hadith by scholars and the Muslim community across generations. This method 

has generated considerable discussion among hadith scholars, as it introduces 

collective scholarly reception as a determinant of hadith status, even in cases 

where weaknesses are identified in the chain of transmission (isnād). Shaykh ʿAbd 

al-Fattāḥ Abū Ghuddah, a prominent contemporary hadith scholar, maintains that 

sustained scholarly acceptance of a hadith may constitute valid grounds for 

enhancing its status, in line with the methodological approach of certain classical 

scholars. Nevertheless, this position has elicited divergent responses from other 

hadith scholars who prioritize rigorous analysis of the isnād and textual content 

(matn) as the primary criteria for hadith authentication. Accordingly, this study 

aims to examine the conceptual framework of the talqī al-nāṣ bi al-qabūl method 

and its implications for hadith criticism from the perspective of Shaykh ʿAbd al-

Fattāḥ Abū Ghuddah. Employing a qualitative research design, the study 

undertakes document analysis of his principal works, particularly those related to 

the sciences of hadith. In addition, it explores the views of both classical and 

contemporary scholars regarding the effectiveness of this method in elevating the 

status of hadith. The findings indicate that talqī al-nāṣ bi al-qabūl functions as a 

supporting factor in assessing hadith status rather than serving as an independent 

or exclusive criterion for establishing authenticity. It is hoped that this study will 

contribute to a clearer understanding of the methodological standing of talqī al-

nāṣ bi al-qabūl within hadith studies and its implications for hadith authentication 

methodologies among Muslim scholars.  

 

Keywords: Talqahu al-nās bil-qabūl, hadis, kritikan hadis, Syeikh Abdul Fattah 

Abu Ghuddah, metodologi hadis. 

Article Progress 

 
Received: 5 August 2025  
Revised: 10 November 2025 

Accepted: 30 November 2025 

 

*Corresponding Author:  

Muhammad Arif Yahya. 

Pusat Kajian Usuluddin & 

Falsafah, Fakulti Pengajian 

Islam, Universiti 

Kebangsaan Malaysia.  

 

Email: 
arifyahya@ukm.edu.my 
 

 

PENDAHULUAN  

Ilmu Hadis merupakan sumber utama dalam perundangan Islam selepas Quran. Namun, status sesuatu 

hadis sering menjadi perdebatan dalam kalangan ulama hadis, khususnya dalam menentukan sama ada 

sesebuah riwayat boleh diterima sebagai hujah atau tidak. Dalam bidang kritikan hadis, kaedah talqahu 

al-nās bil-qabūl sering dikemukakan sebagai justifikasi dalam menaik taraf darjat sesuatu hadis. 

Kaedah ini merujuk kepada penerimaan sesuatu hadis secara meluas oleh ulama dan umat Islam, yang 

kemudiannya dijadikan asas untuk mengukuhkan kedudukan hadis tersebut dalam diskusi ilmu. Syeikh 

Abdul Fattah Abu Ghuddah, seorang tokoh hadis abad ke-20, memberikan perhatian khusus terhadap 

kaedah ini dalam menilai status hadis. Beliau menegaskan bahawa penerimaan hadis oleh ulama secara 

turun-temurun boleh menjadi faktor yang mengangkat darjat sesuatu hadis, meskipun sanadnya 

mungkin mengalami kelemahan teknikal. Walau bagaimanapun, terdapat perbezaan pandangan dalam 

kalangan ahli hadis mengenai sejauh mana kaedah ini boleh dijadikan sandaran dalam menentukan 

mailto:arifyahya@ukm.edu.my


  

197 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

kesahihan atau kekuatan hadis. Hal ini menimbulkan persoalan sama ada kaedah talqahu al-nās bil-

qabūl boleh dianggap sebagai satu mekanisme yang sah dalam menaik taraf hadis yang dhaif atau 

apakah ia hanya berperanan sebagai faktor sampingan dalam penilaian hadis. Justeru, artikel ini 

bertujuan untuk: 

1. Menganalisis konsep kaedah talqahu al-nās bil-qabūl dalam ilmu hadis; 

2. Mengkaji aplikasi kaedah ini dalam menaik taraf darjat hadis menurut perspektif Syeikh Abdul 

Fattah Abu Ghuddah; 

3. Menilai sejauh mana kaedah ini diterima dalam kalangan ulama hadis klasik dan kontemporari. 

Kajian ini diharap dapat memberikan pencerahan terhadap peranan kaedah talqahu al-nās bil-qabūl 

dalam kritikan hadis serta implikasinya terhadap pemahaman dan penerimaan hadis dalam kalangan 

ilmuwan Islam. 

 

Syeikh Abdul Fattah Abu Ghuddah dan Ketokohan dalam Ilmu Hadis 

Nama penuh beliau ialah Abu Zahid Abd al-Fattah ibn Muhammad ibn Basyir ibn Hasan Abu Ghuddah 

al-Halabi al-Hanafi.1 Gelaran Abu Ghuddah adalah gelaran keluarga beliau yang merupakan cabang 

daripada keluarga yang berada di bawah jalur keturunan Sayidina Khalid Ibn al-Walid r.a2.  Beliau 

dianggap sebagai ilmuan yang menguasai pelbagai bidang menjangkaui bidang hadis, dakwah, syariah, 

politik, dan perundangan.3   Karya-karya yang dihasilkan oleh Syeikh Abu Ghuddah majoritinya adalah 

di dalam bidang hadis. Walaupun begitu, sebahagian besar karya beliau adalah khidmat kepada karya-

karya para ulama hadis yang lain dan bukan daripada penulisan beliau sendiri. Karya-karya tulisan 

beliau yang berhubung dengan ilmu hadis adalah : 

1. Mas’alah Khalq al-Qur’an wa Atharuha fi Sufuf al-Ruwah wa al-Muhaddithin wa Kutub al-Jarh 

wa al-Ta‘dil.  

2. Lamahat min Tarikh al-Sunnah wa ‘Ulum al-Hadith.  

3. Tartib Takhrij Ahadith al-Ihya’ oleh al-Hafiz al-‘Iraqi.  

4. al-Jam‘ wa al-Tartib li Ahadith Tarikh al-Khatib.  

5. Umara’ al-Mu’minin fi al-Hadith.  

6. al-Isnad min al-Din. 

7. Safhah Musyriqah min Tarikh Sama‘ah al-Hadith‘ind al-Muhaddithin.  

8. al-Sunnah al-Nabawiyyah wa Bayan Madluliha al-Syar‘i, wa al-Ta‘rif bi Hal Sunan al-Daraqutni. 

9. Tahqiq Ismay al-Sahihayn wa Ism Jami‘ al-Tirmidhi.  

10. Khutbah al-Hajah Laysat Sunnah fi Mustahal al-Kutub wa al-Mu’allafat. 

 

Manakala karya beliau yang merupakan usaha Tahkik kepada karya para ulama hadis yang lainnya pula 

berjumlah 33 buah.  Walaupun lebih banyak karya Tahkik yang diusahakan oleh Syeikh Abdul Fattah, 

namun hasil daripada tulisan dan tahkik ini menunjukkan penguasaan beliau yang baik terhadap ilmu 

ini.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            

 

Pengenalan Risalah Wujub al-‘Amal Bi al-Hadis al-Daif Iza Talqa al-Nas Bi al-Qabul Wa Amalu 

Bi Madlulihi Wayakunu Zalika Tashihan Lahu 

Risalah ini adalah merupakan salah satu risalah yang digabungkan oleh Syeikh Abd al-Fattah Abu 

Ghuddah di dalam kitab beliau al-Ajwibah al-Fadilah li al-As‘ilah al-‘Asyrah al-Kamilah li al-Imam 

Abi al-Hasanat al-Laknawi. Syeikh Abu Ghuddah memiliki hubungan yang sangat erat dengan karya-

 
1 Mahmud Sa’id Mamduh (2009), al-Syaza al-Fawwah min Akhbar al-Syeikh ‘Abd al-Fattah,  Kaherah : Dar al-Basair, hlm. 

11.  
2 Mahmud Sa’id Mamduh (2009), al-Syaza al-Fawwah min Akhbar al-Syeikh ‘Abd al-Fattah,  Kaherah : Dar al-Basair, hlm. 

11. Mohd. Khafidz Soroni (2013). Pemikiran dan Kritikan Syeikh ’Abd Al-Fattah Abu Ghuddah Dalam Beberapa Isu ’Ulum 

Al-Hadith. Fitrah Islami Online, 48 
3 Yusuf al-Qaradawi (2019), Abd al-Fattah Abu Ghuddah : Allamah al-Hadith wa al-Fiqh wa al-Lughah wa al-Da’wah, 

https://iumsonline.org/ar/ContentDetails.aspx?ID=9622.  

https://iumsonline.org/ar/ContentDetails.aspx?ID=9622.


  

198 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

karya seorang ulama hadis terkemuka dari aliran Deobandi, iaitu Imam Abdul Hay al-Laknawi. Beliau 

telah melakukan Tahkik terhadap hampir kesemua karya Imam al-Laknawi dalam bidang hadis. Alasan 

di sebalik tindakan beliau ini dapat ditemukan dalam setiap Tahkik yang dilakukan terhadap karya-

karya Imam al-Laknawi, di mana beliau selalu memulakan bukunya dengan ucapan : 

 

 “Ini adalah hadiah yang aku persembahkan kepada al-Marhum Guruku Al-Muhaqqiq, al-Hujjah, al-

Muhaddis, al-Faqih, al-Usuli, al-Mutakallim, an-Nazzar, al-Muarrikh, an-Nuqqad Imam Muhammad 

Zahid al-Kausari yang telah berwasiat kepada ku, dan mendesak ku untuk memberi perhatian kepada 

kitab-kitab al-Imam al-Laknawi. Semoga Allah swt merahmati mereka berdua”.4  

 

Di antara ciri khas Syeikh Abu Ghuddah adalah, beliau akan menggabungkan risalah-risalah tersebut 

ke dalam percetakan kitab yang ditahkik. Perkara ini dapat dilihat pada kitab beliau Qimah al-Zaman 

Inda al-Ulama, pada cetakan ke 3, beliau telah memasukkan risalah bertajuk, Abyatun Nafizatun Min 

Zuhur al-Kitab. Dalam tahkik beliau kepada kitab Al-Imam Ibnu Majah wa Kitabuhu al-Sunan karangan 

al-Nukmani, beliau telah memasukkan risalah yang mengkritik Syeikh al-Albani di dalam beberapa 

masalah. Begitu juga di dalam tahkik beliau kepada kitab al-Intiqa karangan Imam Ibnu Abd al-Bar, 

beliau telah memasukkan Risalah bertajuk, Haul al-Subut Lafz ‘Amra dinina’ fi al-Hadis Tajdid al-Din. 

Maka di dalam Tahkik kepada kitab al-Ajwibah al-Fadilah karangan Imam Al-Laknawi, Syeikh Abu 

Ghuddah telah memasukkan risalah yang bertajuk Wujub al-Amal Bi Hadis ad-Daif Iza Talqahu Nas 

Bil Qubul Wa Amalu Bi Madlulihi Wayakunu Zalika Tashihan Lahu. Risalah ini sebenarnya adalah 

ringkasan dan syarahan beliau kepada jawapan Syekh Hussain bin Muhsin al-Ansari yang menjawab 

tentang komentar yang selalu digunakan oleh Imam al-Tirmizi di dalam kitab Jami’nya “hadis ini 

dinilai sebagai hadis yang daif, tetapi ahli ilmu sepakat mengamalkannya” - bagaimana ahli ilmu dapat 

mengamalkan hadis itu sebagai sumber hukum sedang hadis tersebut dinilai sebagai daif?”. 

 

Talqa An-Nas Bil-Qabul Di Dalam Karya Para Ulama 

Rasulullah SAW meninggalkan dua sumber utama panduan umat Islam, iaitu al-Quran dan Sunnah 

yang terkandung dalam Hadis. Al-Quran akan sentiasa terpelihara daripada penyelewengan, sementara 

pemeliharaan Hadis telah menjadi tanggungjawab umat Islam. Sejak lebih 1400 tahun lalu, ulama telah 

mencurahkan usaha dan dedikasi mereka untuk memastikan hadis-hadis Rasulullah SAW terhindar 

daripada penyelewengan. Salah satu langkah signifikan yang dilakukan oleh para ulama ialah 

menetapkan status-status tertentu terhadap hadis-hadis yang disandarkan kepada Rasulullah SAW. 

Usaha ini berkembang menjadi cabang ilmu yang dikenali sebagai Ilmu Mustalah Hadis.5 

Di antara istilah yang digunakan oleh para ulama dalam memberikan komen terhadap hadis adalah 

talqahu al-nās bil-qabūl. Istilah ini sering dirujuk oleh ulama ketika memberikan penilaian terhadap 

hadis-hadis Rasulullah SAW. Penggunaan istilah ini tidak terbatas kepada kitab-kitab hadis sahaja, 

tetapi turut diaplikasikan dalam diskusi-diskusi fiqh dan usul. Para ulama fiqah terutamanya dari 

mazhab Hanafi, telah menggunakan istilah ini secara meluas di dalam kitab-kitab mereka untuk 

menggambarkan hadis yang masyhur dan dapat digunakan sebagai asas dalam menetapkan hukum. 

Bahkan mereka menganggap statusnya sama dengan hadis Mutawatir. Maka sebuah hadis ahad, apabila 

memiliki sifat talqahu al-nās bil-qabūl, maka hadis itu sama kedudukannya dengan hadis Mutawatir, 

yang boleh diamalkan dan menghasilkan Ilmu Yakin, namun melalui jalan Istidlal bukan Daruri.6       

Begitu pula istilah ini digunakan oleh para ulama di dalam kitab-kitab usul fiqah. Bahkan makna istilah 

ini telah pun digunakan di dalam perbincangan usul fiqah seawal kitab-kitab Imam Syafie lagi. Kerana 

itulah Imam Zarkashi (794H) ketika membincangkan tentang talqahu al-nās bil-qabūl di dalam 

kitabnya al-Nukat ala Muqaddimah Ibnu Solah menyatakan bahawa hadis “Tidak ada wasiat lagi 

kepada ahli waris” adalah tidak disabitkan oleh ahli hadis, akan tetapi kebanyakan mereka telah 

 
4 Abd Fattah Abu Ghuddah (2009). At-Ta’liqat Al-Hafilah Ala Al-Ajwibah Al-Fadilah. Syira: Dar As-salam. 3 
5 Mahmud al-Tahhan (2002), Taysir Mustolah al-Hadith, Pakistan: Maktabah Al-Haramain, 9 
6 Eymen Receb (2020) Ma Talaqqathu al-Ummah bi al-Qabul.  İslam Hukuku Araştirmalari Dergİsİ, Journal of Islamic Law 

Studies (36), 109. 



  

199 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Talaqqahu bil-qabul dan beramal dengannya, sehingga dianggap hadis ini sebagai Nasikh kepada ayat 

al-Quran yang membolehkan wasiat kepada ahli waris.7  

Begitu jugal istilah ini telah digunakan secara meluas di dalam kitab-kitab hadis, ketika para ulama 

meletakkan catatatan kepada sesebuah hadis. Antaranya adalah yang digunakan oleh Imam Ahmad 

ketika memberikan komen terhadap hadis berkaitan zakat yang diriwayatkan oleh Hakim bin Jabir yang 

beliau sendiri melemahkannya. Ketika ditanya beliau menjawab: “Hadis ini dapat diamalkan iaitu 

hadis ini bertepatan dengan amalan ahli uruf”.8 Imam Abu Bakar al-Khallal di dalam kitabnya al-

Sunnah membawa riwayat Abu Abdullah bin Abdul Nur yang berkata tentang hadis Arasy, Para ulama 

telah Talaqqa Bil-Qabul terhadap hadis ini.9  

 

Makna Talqahu al-Nas Bil-Qabul 

Istilah Talqahu Nas Bil-Qabul telah digunakan dalam karya-karya para ulama hadis sejak awal 

kemunculannya. Namun, persoalan yang timbul ialah walaupun istilah ini sering ditemukan dalam 

kitab-kitab hadis, tidak terdapat perbincangan khusus mengenai definisi dan penjelasan istilah ini dalam 

kitab-kitab Mustalah Hadis10. Selain itu, istilah Talqahu Nas Bil-Qabul tidak dimasukkan sebagai salah 

satu kategori status hadis dalam Mustalah Hadis. Bahkan, istilah ini kerap kali digunakan terhadap 

hadis-hadis yang memiliki kecacatan tertentu, sehingga menyebabkan hadis tersebut ditolak 

berdasarkan kaedah para muhaddisin. Namun, dengan penyertaan istilah Talqahu Nas Bil-Qabul, 

seolah-olah status hadis tersebut mendapat justifikasi untuk diterima. 

Hal ini menimbulkan persoalan penting: Apakah Talqahu Nas Bil-Qabul sebenarnya merupakan istilah 

untuk menunjukkan status hadis yang maqbul (diterima), ataukah ia merujuk kepada suatu “ruang 

kosong” yang tidak tercakup dalam kaedah-kaedah yang telah dirumuskan oleh Mustalah Hadis? Kajian 

akan mulakan dengan membincangkan tentang makna istilah Talqahu Nas Bil-Qabul yang cuba 

diberikan oleh beberapa tokoh, 

Makna Talqahu Nas Bil-Qabul dari segi bahasa adalah penerimaan umum terhadap sesuatu perkara. 

Manakala maknanya pada istilah yang digunakan oleh para ulama, tidak pernah dibincangkan secara 

khusus di era awal penggunaannya. Di antara ulama yang paling awal mencuba memberikan penjelasan 

kepada istilah ini adalah Imam as-Sona’ni di dalam kitabnya Taudih al-Afkar yang mana beliau 

menjelaskan : “Ketahuilah bahawa makna Talqa Ummah lil hadis bil-qabul adalah reaksi para ulama 

kepada hadis tersebut adalah mereka mengamalkan hadis tersebut atau sekurang-kurangnya mereka 

mentakwilkannya. 

Imam al-Syaukani juga menjelaskan di dalam kitabnya Irsyad al-Fuhul “Begitu juga khabar ahad 

sekiranya telah Talqa Ummah Bil Qabul lalu reaksi mereka adalah sama ada mereka mengamalkannya 

atau mereka mentakwilkannya. Termasuk daripada jenis hadis ini adalah hadis-hadis di dalam kitab 

Sahih Bukhari dan Sahih Muslim. Kerana umat islam telah menerima secara umum apa yang 

terkandung di dalam kedua-dua kitab tersebut. Jika ada mereka yang tidak mengamalkan sebahagian 

daripada hadis yang terkandung di dalamnya, mereka tetap akan memberikan penakwilan. Dan 

memerikan penakwilan juga adalah sebahagian daripada tanda penerimaan.11  

Wadihah Abdul Hadi (2018) mengatakan bahawa istilah ini digunakan oleh para ulama dengan tiga 

makna.  

• Pertama dengan makna telah berlaku kesepakatan ahli ilmu untuk menerima hadis ini. Iaitu 

istilah ini digunakan untuk mengisyaratkan kepada sebuah bukti tambahan kepada kesahihan 

sebuah hadis yang telah pun dinilai sebagai sahih. Makna ini sering digunakan oleh para ulama 

ketika mensifatkan kitab sahil Bukhari dan sahih Muslim untuk menunjukkan bahawa tahap 

kesahihan kedua kitab sahih itu bertambah kuat kerana telah berlaku Talqahu Nas Bil-Qabul 

padanya.  

 
7 Az-Zarkashi (1998) al-Nukat ‘ala Muqaddimah Ibn Solah. Saudi: Adwa as-Salaf, 1/494 
8 Abdullah bin Ahmad (1981). Masail Al-Imam Ahmad bin Hambal Riwayatu Ibnihi. Lubnan: Al-Maktabah Al-Islami. 154 
9 Al-Khallal (1989). Kitab al-Sunnah. Saudi: Dar ar-Rayah, 1/233 
10 Muhammad Al-Mufti (2017). Mafhum Talaqqa Ummah Bil Qabul Fi Naqdi Hadisi. Majallah Jamiah As-Syariqah.242    
11 Muhammad al-Mufti (2017). Mafhum Talaqqa Ummah Bil Qabul Fi Naqdi Hadisi. Majallah Jamiah As-Syariqah. 246 



  

200 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

• Kedua istilah ini digunakan untuk makna, telah berlakunya pengamalan terhadap sesebuah 

hadis daif. Beliau telah bawakan contoh reaksi imam as-Syafie ketika membincangkan hadis 

wasiat kepada ahli waris, yang mana Imam as-Syafie telah mengisyaratkan bahawa hadis ini 

telah diamalkan dan disampaikan oleh para ulama fiqah dan para perawi hadis, walaupun hadis 

ini dinilai daif. 

• Ketiga adalah istilah ini digunakan semata-mata untuk menunjukkan kemasyhuran dan diambil 

manfaatnya sesebuah hadis oleh para ulama.12 

 

Ketiga-tiga makna ini secara tidak langsung sebenarnya menunjukkan bahawa istilah ini digunakan oleh 

para ulama terhadap sesebuah hadis, apabila hadis itu memang diterima oleh ulama tersebut. Kerana, 

apabila riaksi para ulama hadis terhadap sesebuah hadis itu adalah mengamalkan hadis tersebut, atau 

memberikan penakwilan terhadap hadis tersebut, maka ini menunjukkan hadis tersebut adalah hadis 

yang diterima pengisbatan makna hadis tersebut kepada Rasulullah s.a.w. Ini kerana menjadi tradisi 

para ulama hadis, mereka tidak akan memberikan penakwilan, atau bahkan mengamalkan hadis-hadis 

yang tidak sabit maknanya kepada Rasulullah s.a.w. 

 

Oleh sebab itu, Muhammad al-Mufti (2017) menegaskan bahawa definisi yang paling tepat bagi istilah 

Talqahu Nas Bil-Qabul adalah: 

 (هو اطمئنان القلب وسكون النفس لدى أهل العلم للأخذ بالحديث والتسليم به عملاً أو تأويً )
Maksudnya, hadis yang diterima oleh para ahli ilmu dengan hati yang teguh dan jiwa yang tenang, 

sama ada untuk diamalkan atau ditakwilkan. 

 

Dalam definisi ini, beliau menetapkan “keteguhan hati dan ketenangan jiwa” sebagai kriteria utama 

bagi hadis yang dinilai dengan Talqahu Nas Bil-Qabul. Namun, pendekatan ini menimbulkan persoalan, 

kerana keteguhan hati dan ketenangan jiwa bersifat subjektif dan dapat berbeza antara individu. Sesuatu 

yang menenangkan jiwa seseorang mungkin tidak memberikan kesan yang sama kepada orang lain. 

Walaupun demikian, secara umum, tetap ada ruang emosi dan sentimen yang dikongsi oleh majoriti 

manusia. 

Penggunaan aspek “perbuatan hati” sebagai teras dalam suatu definisi sebenarnya bukanlah hal yang 

asing dalam tradisi keilmuan Islam. Misalnya, para ulama mendefinisikan konsep ‘uruf sebagai perkara 

yang jiwa merasa tenang dengannya, dengan sokongan akal dan penerimaan tabiat manusia 

terhadapnya13. Bahkan, Syeikh Tahir al-Jazairi, ketika mendefinisikan hadis Sahih li Ghairihi, 

menyatakan: “Ia adalah hadis yang sanadnya bersambung pada kadar jiwa merasa tenang dengannya, 

serta ia bebas daripada unsur syaz dan ‘illah”14 

Dan dasar kepada Talqahu An-Nas Bil-Qabul adalah ia dapat dianggap sebagai ijma sukuti yang bersifat 

zanni, dan ia juga termasuk di dalam perkara yang dianggap baik oleh para ulama islam.15 

Namun adakah ia dapat dijadikah sebagai hujjah yang dapat menaikkan taraf sesebuah hadis daif? 

Apabila diteliti istilah Talqahu Nas Bil-Qabul yang digunakan oleh para ulama, tidak semua hadis yang 

diberi label ini memenuhi pensyaratan hadis maqbul seperti yang akan dijelaskan di bawah. Bahkan 

mereka juga menggunakannya pada hadis-hadis yang dinilai sebagai daif, namun mereka tetap 

mengamalkan atau mentakwilkannya. Oleh yang demikian, istilah Talqahu Nas Bil-Qabul ini seolah-

oleh menjadi sebab kepada naiknya darjat hadis tersebut, sehingga membolehkan para ulama 

berinteraksi dengan hadis maqbul iaitu sama ada diamalkan atau pun diberikan takwil. 

 

 

 
12 Wadihah Abdul Hadi (2018). Al-Talaqqi Bil-Qubul Wa Asaruhu Fi Taqwiyati al-Hadis ad-Daif ’inda al-Muhaddisin. 

Majallah as-Syariah Wa Ad-Dirasat Al-Islamiyyah 33(112). 155-204 .162  
13 Zakaria al-Ansari (1991) al-Hudud al-Aniqah wa al-Takrifat ad-Daqiqah. Lubnan: Dar al-Fikr al-Muasir. 72 
14 Muhammad al-Mufti (2017). Mafhum Talaqqa Ummah Bil Qabul Fi Naqdi Hadisi. Majallah Jamiah As-Syariqah.   248  
15 Eymen Receb (2020) Ma Talaqqathu al-Ummah bi al-Qabul.  İslam Hukuku Araştirmalari Dergİsİ, Journal of Islamic 

Law Studies (36): 105–129, 111 



  

201 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Talqahu An-Nas Bil-Qabul sebagai penguat hadis daif 

Di antara kesepakatan para ulama hadis adalah, untuk menjadikan sesebuah hadis itu dapat diterima 

dan diamalkan, hadis tersebut mestilah memenuhi lima syarat iaitu : 

• Sanad yang bersambung 

• Perawi yang adil (kredibiliti dan kejujuran perawi) 

• Perawi yang Dobit 

• Tiada syaz 

• Tiada illah  

 

Maka jika sesebuah hadis yang diberikan komentar sebagai Talqahu Nas Bil-Qabul itu tidak menepati 

lima syarat ini, hadis tersebut tetap sahaja tidak boleh dinilai sebagai sahih. Ini lah yang disimpulkan 

oleh kebanyakan pengkaji kontemporari seperti Muhammad Al-Mufti (2017)16, Wadihah Abdul Hadi 

(2018)17, Amal Abdullah (2021)18, dan lain-lain lagi dan mereka memberikan perincian yang pelbagai, 

di dalam isu ini. Namun para ulama juga menetapkan bahawa ada beberapa qarinah yang dapat 

menaikkan taraf sesebuah hadis daif. Bahkan salah satu isu yang paling mustahak di dalam ilmu hadis 

pada hari ini ialah isu menaik taraf hadis daif dengan syawahid dan mutabaat, yang dapat menjadikan 

hadis tersebut Hasan Li-Ghairhi.19       

Para ulama telah menggariskan beberapa perkara yang dapat menaikkan status sesebuah hadis, yang 

paling utamanya adalah melalui syawahid dan mutabaat. Namun mereka juga menggariskan beberapa 

perkara lagi, yang mana para ulama masih berselisih pendapat padanya, seperti perkataan sahabat, 

bertepatannya hadis dengan ijma dan qiyas, bertepatan dengan dapatan kajian atau sejarah, dan lain-

lain lagi. Dan diantaranya juga adalah Talqahu Nas Bil-Qabul.20       

Imam Ibnu Hajar juga telah memasukkan Talqa Nas Bil-Qabul ketika beliau memberikan penjelasan 

kepada kitab gurunya al-Iraqi, beliau menjelaskan, dan di antara sifat-sifat hadis maqbul yang tidak 

disebutkan oleh guru kita adalah bahawa para ulama telah bersepakat untuk mengamalkan sesebuah 

hadis, maka hadis itu juga adalah termasuk daripada hadis yang makbul, dan wajib beramal 

dengannya.21  

Perkara ini dapat kita lihat, seperti yang dijelaskan oleh Imam Abu Bakar ar-Razi al-Jassas ketika 

memberikan komen terhadap hadis talaq hamba wanita, beliau berkata, Walaupun  kedua-dua hadis ini 

datang dari jalur Ahad, tetapi ahli ilmu telah bersepakat untuk mengamalkan hadis ini dalam 

menetapkan bahawa iddah hamba perempuan adalah separuh daripada iddah wanita yang merdeka, ini 

membuktikan kesahihannya.22  

Imam Ibnu Abdil Bar di dalam kitabnya at-Tamhid, ketika berbicara mengenai hadis status air laut, 

beliau berkata, “Hadis yang memiliki sanad yang seperti ini tidak dijadikan hujjah oleh para ulama, pun 

begitu hadis ini adalah sahih di sisi ku, kerana para ulama telah Talaqqahu Bil-Qabul dan telah 

mengamalkannya. Dan tidak ada seorang pun ulama fiqah yang berbeza pendapat tentang kandungan 

hadis ini, perbezaan pendapat hanya terjadi pada sebahagian makna perinciannya seperti mana yang 

akan aku sebutkan insyaAllah.”23  

Imam Abu Bakar al-Khatib ketika membicarakan tentang hadis “Tiada wasiat kepada ahli waris”, “Laut 

itu suci airnya dan halal bangkainya”, dan beberapa hadis lain beliau mengatakan, hadis-hadis yang 

 
16 Muhammad Al-Mufti (2017). Mafhum Talaqqa Ummah Bil Qabul Fi Naqdi Hadisi. Majallah Jamiah As-Syariqah.   258 
17 Wadihah Abdul Hadi (2018). Al-Talaqqi Bil-Qubul Wa Asaruhu Fi Taqwiyati al-Hadis ad-Daif ’inda al-Muhaddisin. 

Majallah as-Syariah Wa Ad-Dirasat Al-Islamiyyah 33(112). 155-204 .197 
18 Amal Abdullah (2021) Talaqqi al-Khabar bi al-Qabul wa Atharuhu fi al-Masail al-Usuliyyah, Journal of King Abdul Aziz 

University Arts and Humanities 29(5): 67–106. 95 
19 Hanaffie, Ahmad Kamil, Muhamad Rozaimi (2019). Nazriyyah Taqwiyyah Al-Hadis Bis-Syawahid Wa Al-Mutabaat 

Indal Muhaddisin (Theory of Strengthening of Status of Hadith Through al-Syawahid and al-Mutaba’at). Journal of Hadith 

Studies., 43 
20 Muhammad bin Umar bin Salim  (2004). Taqwiyyah Al-Hadis ad-Daif baina Al-Fuqaha wa al-Muhaddisin. Majallah 

Jamiah Umm al-Qura Lil Ulum Syariah Wa Al-Lughah al-Arabiyyah (15). 216 
21 Al-Asqalani (2013) al-Nukat Ala Kitab Ibn al-Solah. Saudi: Dar Al-Maiman. 1/494 
22 Al-Jassas (1996) Ahkam al-Quran. Lubnan: Dar ihya al-Turath al-Arabi 2/56 
23 Ibn Abd al-Bar (1967) At-Tamhid Lima Fil Muatta. Dar al-Qutaibah, 16/218 



  

202 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

seperti ini, walaupun tidak sabit jika dilihat dari sanadnya, akan tetapi oleh kerana hadis ini telah 

diterima oleh sebahagian besar ulama, daripada sebahagian besar ulama gerenasi lainnya, maka mereka 

menganggapnya sahih tanpa perlu menyelidiki sanadnya lagi.24  

Daripada data yang dijelaskan di atas dapat kita simpulkan bahawa sebahagian para ulama memang 

menjadikan Talqa Nas Bil-Qabul sebagai salah satu kaedah yang dapat menaik taraf hadis daif kepada 

kedudukan hadis sahih. Dan cara mereka berinteraksi dengan hadis itu adalah sama dengan cara mereka 

berinteraksi dengan hadis yang sahih. 

Seolah-olah Talqahu An-Nas Bil-Qabul ini dianggap sebagai kaedah alternatif kepada lima syarat hadis 

sahih, dan ramai para ulama hadis yang menetapkannya sebagai salah satu qarinah yang dapat 

menguatkan hadis daif.25       

Namun Imam Hafiz Ibnu Hajar juga berkata, aku telah menemui tulisan Imam Haramain di dalam 

kitabnya al-Burhan, yang mana beliau telah menukilkan daripada Ustaz Abu Bakar Muhammad bin 

Hassan bin Furak yang menyebutkan keterangan seperti yang aku sampaikan yang mana mereka 

katakan bahawa hadis yang telah berkalu padanya Talqa Ummah Bil-Qabul akan menjadikan hadis itu 

ditetapkan sebagai hadis sahih.  

Kemudian beliau memperincikan, jika umat bersepakat pada pengamalannya sahaja, maka hadis itu 

tidak dapat ditetapkan penisbahannya adalah benar kepada Rasululah saw. Ini kerana boleh jadi mereka 

mengamalkannya kerana tanggapan mereka wajibnya beramal dengan hadis Ahad. Namun jika mereka 

bersepakat pada pengamalan dan penisbahan perkataan itu, maka hadis itu akan ditetapkan sebagai 

hadis yang sahih.26 

Perkataan Imam Ibnu Hajar ini memberikan isyarat bahawa makna hadis sahih yang digunakan oleh 

para ulama ketika menggunakan istilah Talqa Nas Bil-Qabul terkadang membawa pengertian yang 

berbeza, dari sudut kebolehan menisbahkan lafaz hadis itu kepada Rasulullah saw atau pun tidak. Ini 

mengisyaratkan kepada dua kaedah para ulama dalam berinteraksi dengan hadis sahih, iaitu kaedah ahli 

hadis dan kaedah ahli fikah. 

 

Istilah Hadis Sahih Di Sisi Ahli Hadis Dan Ahli Fiqah 

Tujuan utama mempelajari ilmu hadis adalah untuk memahami dan mengamalkan setiap aspek 

kehidupan Rasulullah SAW. Demi mencapai tujuan ini, para ulama telah merumuskan kaedah-kaedah 

Mustalah Hadis untuk memastikan setiap hadis yang dinisbahkan kepada Rasulullah SAW memiliki 

asas yang kukuh. Perlu difahami bahawa ilmu Mustalah Hadis bukanlah ilmu yang muncul secara tiba-

tiba atau diturunkan secara langsung, melainkan ia adalah sebuah disiplin yang berkembang dan 

disempurnakan secara berkesinambungan dari satu generasi ke generasi berikutnya27  

Oleh itu, adalah wajar jika setiap ulama memiliki pendekatan tersendiri dalam memastikan dan 

menganalisis kesahihan hadis yang mereka yakini sebagai benar penisbahannya kepada Rasulullah 

SAW. Kaedah-kaedah ini kemudian disaring, diperbaiki, dan disusun oleh generasi setelah mereka, 

sehingga terbentuk sebuah cabang ilmu yang mandiri, iaitu Ilmu Mustalah Hadis. 

Dalam proses penilaian kesahihan sebuah hadis, terdapat perbezaan metodologi antara ahli hadis dan 

ahli fiqah. Perbezaan ini mencerminkan keragaman pendekatan dalam memahami dan menilai hadis 

berdasarkan keperluan serta perspektif masing-masing disiplin ilmu. 

Pada dasarnya istilah hadis sahih di sisi ahli hadis dan ahli fiqah adalah sama sahaja, melainkan pada 

dua perkara, 

 

Pertamanya adalah, ahli fiqah tidak mewajibkan pada hadis sahih ternafi adanya ellah dan syaz, 

berbeza dengan ahli hadis yang menjadiakan kedua perkara ini sebagai syarat yang membolehkan 

kesahihan sesebuah hadis hilang dengan adanya salah satu daripada dua perkara ini. 

 
24 Khatib al-Baghdadi (2000).  Al-Faqih Wa Al-Mutafaqqih Saudi: Darr Ibnu Al-Jawzi. 1/473 
25 Wadihah Abdul Hadi (2018). Al-Talaqqi Bil-Qubul Wa Asaruhu Fi Taqwiyati al-Hadis ad-Daif ’inda al-Muhaddisin. 

Majallah as-Syariah Wa Ad-Dirasat Al-Islamiyyah 33(112). 155-204.  179 
26 Al-‘asqalani (2013) Al-Nukat Ala Kitab Ibn al-Solah. Saudi: Dar Al-Maiman. 1/494 
27 Mahmud al-Tahhan (2002), Taysir Mustolah al-Hadith, Pakistan: Maktabah Al-Haramain, 10 



  

203 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Ini seperti yang dijelasakan oleh Imam Ibnu Daqiq al-Eid, “hadis sahih di dalam perbincangan para ahli 

fiqah adalah melihat kepada sifat adil perawi yang dinilai daripada perbuatan dan percakapan mereka, 

seperti mana syarat adil yang dibincangkan di dalam bab penerimaan kesaksian. Maka para ahli fiqah 

yang tidak menerima hadis mursal sebagai hujjah, akan menambahkan syarat musnad pada hadis sahih. 

Dan para ahli hadis pula menambahkan dua lagi syarat iaitu ketiadaan ellah dan syaz.  Pada penambahan 

dua syarat ini, berlaku perbincangan di sisi para ahli fiqah”.28 

 

Yang keduanya adalah perkara utama yang dinilai oleh ahli fikah dalam menetapkan kesahihsan hadis 

adalah benarnya dan bertepatannya makna dengan zahir pensyariatan.  

Perkara ini dijelaskan oleh Imam Abu Bakar al-Hazimi, “perlu diketahui bahawa kedaifan sesebuah 

hadis dapat dilihat dari sudut yang bermacam-macam. Dan ahli ilmu berbeza-beza pendapat pada sebab-

sebabnya. Adapun ahli fikah, asbab daif disisi mereka hanyalah beberapa sahaja, dan yang paling 

utamanya adalah keserasian sesebuah hadis dengan zahir pensyariatan. Adapun di sisi ahli hadis, 

mereka mempunyai beberapa asbab yang lain, yang tidak diambil kira oleh para ahli fikah.29  

Kesan daripada dua perkara ini adalah sebagai contoh, apabila ditemukan sebuah hadis, yang salah 

seorang perawinya mengambil hadis tersebut daripada seorang syekh, dan tidak ada murid lain dari 

syekh tersebut yang meriwayatkan hadis yang sama (تفرد الراوي من جهة روايته عن الشيخ) maka ahli hadis 

mungkin akan mengganggap hadis tersebut sebagai hadis daif, namun tidak di sisi ahli fiqah. 

Begitu juga sebaliknya, jika ada sebuah hadis yang menceritakan tentang sebuah kefarduan yang 

bersifat umum, namun hadis itu hanya diriwayatkan oleh seorang perawi sahaja, maka ahli fikah akan 

menganggap hadis ini sebagai hadis daif, namun tidak di sisi ahli hadis.30       

Perkara ini seperti yang berlaku pada hadis Jabir r.a yang menjelaskan tentang kewajipan berwuduk 

sepelas memakan danging unta, para ulama hadis menilai hadis ini sebagai hadis yang sahih dan 

diriwayatkan di dalam dua kitab sahih, al-Bukhari dan Muslim. Manakala para ulama fikah berkata, 

Sesungguhnya perbuatan memakan daging unta adalah sesuatu yang umum sejak dari zaman sahabat 

r.hum lagi. Jika memang memakan daging unta dapat membatalkan wuduk, sudah tentulah perkara ini 

akan disampaikan oleh Rasulullah saw kepada para sahabat secara berulang-ulang kali. Dan jika perkara 

itu berlaku tentulah hadis ini akan diriwayatkan bukan hanya melaui satu atau dua orang sahabat sahaja. 

Imam Nizamuddin as-Syashi berkata, sekiranya ada sebuah hadis yang orang ramai sangat perlu kepada 

hadis tersebut, dan hadis itu mengandungi hukum yang tidak dapat dielak oleh orang ramai, namun 

hadis tersebut tidak masyhur dikalangan para ulama, maka itu adalah petanda kepada tidak sahihnya 

hadis tersebut.31       

Terkadang para ulama menggunakan istilah Talqahu Nas Bil-Qabul, lalu mensahihkan hadis tersebut, 

dengan merujuk kepada pengertian hadis sahih di sisi ahli hadis, dan terkadang merujuk kepada 

pengertian hadis sahih di sisi ahli fiqah. Membezakan kedua pengertian ini sangat penting dalam kita 

memahami dan berinteraksi dengan hadis-hadis yang diberi catatan sebagai Talqa Nas Bil-Qabul oleh 

para ulama. 

Oleh itu, dapat disimpulkan bahawa kaedah Talqahu Nas Bil-Qabul memang telah digunakan oleh para 

ulama dalam berinteraksi dengan hadis. Namun, terdapat perbezaan pendapat di kalangan ulama 

mengenai kemampuannya untuk meningkatkan status hadis daif. Pendapat-pendapat tersebut dapat 

diringkaskan sebagai berikut: 

 

Pendapat pertama: Menolak kaedah Talqahu Nas Bil-Qabul sebagai metode untuk meningkatkan 

status hadis daif. 

Pendapat kedua: Berpendapat bahawa makna istilah sahih yang digunakan pada hadis daif yang 

diperkuat melalui kaedah ini adalah sama dengan makna hadis sahih menurut pandangan ahli hadis. 

 
28 Ibnu Daqiq al-Ed (2006) Al-Iqtirah Fil Bayan Istilah. Jordan: Darr Ulum. 215 
29 Al-Hazami (1984) Syurut Al-Aimmah Al-Khamsah.  Lubnan: Darr al-Kutub Ilmiyyah. 71 
30 Muhammad bin Umar bin Salim (2004). Taqwiyyah Al-Hadis ad-Daif baina Al-Fuqaha wa al-Muhaddisin. Majallah 

Jamiah Umm al-Qura Lil Ulum Syariah Wa Al-Lughah al-Arabiyyah (15). 223   
31 Nafisah Muhammad Mahdi (2019). Asas Qubul al-Hadis Wa Raddihi Inda al-Muhaddisin wa al-Hanafiyyah. Majallah al-

Bahas al-Ilmi Fil Adab (20). 221 



  

204 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

Mereka menjadikan Talqahu Nas Bil-Qabul sebagai kaedah alternatif terhadap lima syarat kesahihan 

hadis yang telah ditetapkan oleh para muhaddisin. 

Pendapat ketiga: Menyatakan bahawa istilah sahih dalam konteks ini merujuk kepada definisi sahih 

yang digunakan oleh ahli fiqah, bukan definisi sahih yang digunakan oleh ahli hadis. 

 

Analisis pendapat di dalam risalah 

Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah telah memulakan risalah ini dengan menegaskan bahawa hadis yang 

boleh dijadikan hujjah di dalam menentukan sesebuah hukum (Hadis Maqbul) tidak terbatas kepada 

hadis sahih dan hadis hassan sahaja. Bahkah ia merangkumi beberapa  jenis hadis lain lagi, yang salah 

satunya adalah Talqa Nas Bil-Qabul.  

 

Beliau telah membawa 10 pandangan para ulama dalam menyokong kenyataan ini. 10 pandangan 

tersebut boleh diringkaskan berdasarkan dalam jadual berikut :  

 

No Ulama Kitab Komentar 

1 Imam Suyuti 

Bahar al-lazi Zajar 

Termasuk daripada Hadis Maqbul juga adalah Hadis 

yang Talqa Ulama Bil-Qabul walau pun hadis 

tersebut tidak memiliki sanad yang sahih.32  

Ta’aqqubat ala 

Mauduat 

Perkataan ini al-Tirmizi – para ulama hadis telah 

mengamalkan hadis ini – mengisyaratkan bahawa 

hadis ini telah dikuatkan dengan pendapat ahli ilmu. 

Dan tidak sedikit para ulama yang menjelaskan 

bahawa di antara tanda sesebuah hadis itu sahih, 

adalah ahli ilmu menggunakan hadis tersebut, walau 

pun hadis itu tidak memiliki sanad yang dapat 

dipertanggungjawabkan.33  

Tadrib ar-Rawi 

“Sebahagian para ulama menegaskan, sesebuah 

hadis akan dinilai sebagai sahih apabila telah Talqa 

Nas Bil-Qabul, walaupun tidak memiliki sanad yang 

sahih”.34  

2 
Imam Ibnu 

Abdil Bar 

Al-Istizkar 

Hadis tentang kesucian air laut ini memiliki sanad 

yang tidak dapat diterima oleh ahli hadis. Namun 

hadis ini tetapi sahih di sisi ku, kerana para ulama 

telah Talqa Hu Bil-Qabul.35 

At-Tamhid 

Hadis tentang satu dinar adalah 24 qirat ini, melihat 

kepada komentar ramai para ulama dan kesepakatan 

orang ramai terhadap makna hadis ini, menjadikan 

tidak perlu lagi kepada penelitian sanadnya.36 

3 

Imam Abu 

Ishaq Al-

Isfarayini 

Tidak dijelaskan 

Kesahihan sesebuah hadis dapat diketahui apabila 

hadis itu telah masyhur di kalangan Imam-imam 

hadis, dan mereka tidak mengingkarinya.37 

4 

Imam Abu 

Hassan al-

Haddar 

Taqrib al-Madarik 

Terkadang seorang Faqih dapat mengetahui 

kesahisah sesebuah hadis – selama mana di dalam 

sanadnya tiada kazzab – melalui keserasian makna 

hadis dengan ayat al-Quran, atau sebahagian usul-

 
32 As-Suyuti (1995). Al-Bahar Allazi Zajar. Saudi: Maktabah Al-Ghuraba Al-Asariyyah. 3/1277 
33 As-Suyuti (2004) Ta’aqqubat as-Suyuti Ala Mauduaat Ibnu Al-Jauzi. Saudi: Darr al-Makkah Al-Mukarramah. 90 
34 As-Suyuti (2010) Tadrib Ar-Rawi Fi Syarh Taqrib An-Nawawi. Saudi: Darr Ibn Al-Jawzi. 119 
35 Ibn Abd al-Bar (2000) Al-Istizkar. Lubnan: Darr Al-Kutub Al-ilmiyyah. 1/159 
36 Ibn Abd al-Bar (1967) At-Tamhid Lima Fil Muatta. Dar al-Qutaibah,  16/218 
37 As-Suyuti (2010) Tadrib Ar-Rawi Fi Syarh Taqrib An-Nawawi. Saudi: Darr Ibn Al-Jawzi. 20 



  

205 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

usul syariah. Lalu dia menerimanya dan beramal 

dengannya.38 

5 
Imam Ibnu 

Hajar 
 Al-Afsah ala Nukat 

Di antara ciri-ciri hadis maqbul yang tidak 

disebutkan oleh al-Iraqi, bahawa para ulama 

bersepakat untuk mengamalkan madlul sesebuah 

hadis. Maka hadis itu dianggap Maqbul sehingga 

wajib mengamalkannya. Perkara ini telah dijelaskan 

oleh sebahagian besar para ulama usul.39 

6 

Imam Ibnu al-

Qayyim al-

Hanbali 

Ar-Ruh 

Diantara dalil yang penyokong perkara ini – mayat 

dapat mengetahui keadaan orang-orang yang hidup 

yang menziarahi dan mengucapkan salam 

kepadanya – adalah apa yang diamalkan oleh orang 

ramai sejak dahulu sampai sekarang, iaitu amalan 

talqin kepada jenazah di kuburnya. Di dalam 

masalah ini ada hadis yang dinilai sebagai daif, yang 

diriwayatkan oleh Abu Umamah. Walaupun hadis 

ini walaupun tidak sabit sanadnya, namun dengan 

tersebarnya pengamalan hadis ini ke segenap kota 

dan penjuru tanpa ada yang mengingkarinya, ini 

sedah memadai untuk memboleh pengamalannya.40 

7 

Imam Al-

Kamal bin 

Humam 

Fath al-Qadir 

Termasuk daripada perkara yang boleh 

mensahihkan hadis juga adalah amalan para ulama 

yang bersesuaian dengan hadis tersebut. Dan Imam 

Malik telah berkata, menjadi masyhurnya sesebuah 

hadis di Madinah, dapat menjadikan hadis itu tidak 

perlu kepada sanad yang sahih lagi.41  

8 
Imam as-

Syakhawi 
Fath al-Mughis 

Begitu juga hadis yang Talaqqat al-Ummah Bil-

Qabul boleh diamalkan menurut pendapat yang 

sahih, bahkan ia boleh berada pada kedudukan hadis 

mutawatir yang boleh menaskhkan perkara yang 

telah ditetapkan (Maqtuk). Sepertimana perkataan 

Imam as-Syafie pada hadis tidak ada wasiat kepada 

ahli waris.42 

9 
Allamah Soleh 

al-Maqbili 
Tidak dijelaskan 

Apabila seorang muhaddis muta’khirin berkata 

hadis ini tidak sahih, maka yang dia maksudkan 

adalah tidak menepati syarat sahih yang khas (5 

syarat). Dia tidak menafikan makna sahih yang 

umum (yang digunakan oleh Muhaddisin 

Mutaqaddimin, fuqaha dan usuliyyin iaitu hadis ini 

diamalkan). Maka hadis itu masih ada kemungkinan 

hadis itu Hassan, atau Daif, atau tidak boleh 

diamalkan.  Maka perlu diteliti lagi tentang status 

hadis itu. Hadis Rasulullah saw tidak boleh ditolak 

semata-mata kerana pendapat yang masih 

muhtamal.43  

10 
Syekh Ibrahim 

As-Syibrulkhiti 

Syarah al-Arbain 

al-Nawawiyyah 

Yang dimaksudkan dengan tidak boleh beramal 

dengan hadis daif di dalah hukum adalah selama 

 
38 As-Suyuti (2010) Tadrib Ar-Rawi Fi Syarh Taqrib An-Nawawi. Saudi: Darr Ibn Al-Jawzi. 20 
39 Al-Asqalani (2013) Al-Afsah Ala Nuqat Ibn As-Solah. Saudi: Darr Al-Maiman .299 
40 Ibnu al-Qayyim (2010) Kitab Ar-Ruh. Saudi: Darr Alim Al-Fawaid. 1/32 
41 Ibnu Al-Humam (1970) Syarah Fath Al-Qadir Ala Hidayah. Mesir: Mustafa Al-Bab Al-Halabi. 3/493 
42 As-Syakhawi (2003) Fath Al-Mugish Bisyarhi Alfiyyah Al-Hadis. Mesir: Maktabah As-Sunnah. 1/350 
43 Al-Maqbili (1910) Al-Alam Ash-Syamikh. Mesir: Maktabah Syekh Al-Islam Hasan Husni. 692 



  

206 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

mana hadis itu tidak berlaku padanya Talqahu An-

Nas Bil-Qabul. Jika berlaku, maka jelaslah hadis itu 

akan dianggap sebagai hujjah, dan boleh digunakan 

di dalam hukum-hakam dan selainnya. Ini seperti 

mana yang dijelaskan oleh Imam as-Syafie.44 

  

Lalu beliau telah membawakan contoh 4 hadis yang berkalu padanya Talqa An-Nas Bil-Qabul, 

 Matan Hadis Kitab   Sebab Daif 

1 
من ذرعه القيء فليس عليه قضاء، ومن استقاء عمدا  

 فليقض 

Tarikh kabir 

Sunan al-Arba’ah 

Mustadrak al-

Hakim 

Hanya diriwayatkan 

dari jalur Isa bin Yunus 

dari Hisyam bin 

Hassan 

2 

أنهم كانوا مع النبي صلى الله عليه وسلم في مسير فانتهوا  
إلى مضيق وحضرت الصلاة فمطروا السماء من فوقهم  
والبلة من أسفل منهم فأذن رسول الله صلى الله عليه  

وسلم وهو على راحلته وأقام أو أقام فتقدم على راحلته  
 فصلى بهم يومئ إيماء يجعل السجود أخفض من الركوع 

Sunan at-Tirmizi 

Musnad Ahmad 

Sunan Ad-

Darulqutni 

Hanya diriwayatkan 

oleh Umar bin 

Rumman al-Balkhi 

3 
حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقيد الاب من  

 إبنه ولا يقيد الابن من أبيه 
Sunan Tirmizi  Di dalam sanadnya ada 

Al-Musanna bin as-

Sobbah 

 القاتل لا يرث  4
Sunan Tirmizi Di dalam sanadnya ada 

Ishak bin Abdullah bin 

Abi Furwah 

  

Kesemua hadis yang beliau bawakan ini, adalah hadis yang dinilai sebagai daif melalui kaedah mustalah 

al-Hadis, namun para ulama berinteraksi dengan hadis-hadis ini dengan cara berinteraksi dengan hadis 

sahih kerana hadis-hadis ini diberikan catatan Talqahu Nas Bil-Qabul. 

Kemudian beliau telah menutup risalah ini dengan perkataan Imam al-Asr Ash-Syekh Muhammad 

Anwar Shah Kasymiri di dalam kitabnya Faid Al-Bari syarah kepada Sahih al-Bukhari, ketika beliau 

membicarakan tentang sebuah bab yang Imam al-Bukhari namakan semperna sebuah hadis yang dinilai 

sebagai daif, iaitu bab لا وصية لوارث (Tiada lagi wasiat kepada ahli waris). Beliau katakan, Hadis yang 

digunakan oleh Imam Al-Bukhari ini adalah hadis yang daif dengan kesepakatan para ulama, namun 

hukumnya tetap sabit melalui ijma. Kerana itulah hadis ini tetap digukan oleh Imam Al-Bukhari. 

Namun adakah sesebuah hadis yang daif dapat menjadi sahih jika bertepatan dengan pegangan ijma?  

Pendapat yang masyhur dikalangan para ulama masa kini, adalah tidak! Hadis itu akan tetap berada 

pada kedudukannya yang asal. Kerana yang menjadi asas kepada status sesebuah hadis adalah 

sanadnya. Dan sanad yang ada perawi daif tidak dapat ditukar statusnya kepada sahih. 

Akan tetapi sebahagian para ulama berpendapat, apabila sesebuah hadis disokong oleh pengamalan 

(para ulama), maka hadis itu dapat dinaikkan statusnya kepada hadis maqbul. Dan pendapat inilah yang 

lebih tepat di sisiku. sekalipun perkara ini mungkin dianggap berat bagi para pelampau pengkaji sanad. 

Aku juga memang pernah menghadapi kekerasan mereka dalam menolak pendapat ini dengan alasan 

kononnya merekalah yang paling tegas, paling cermat dan paling teliti dalam menilai sanad. 

Di sisi ku tetaplah mengambil kira apa yang sebenarnya terjadi adalah lebih utama daripada 

menggunakan kaedah-kaedah. Kerana kaedah-kaedah mengetahui hadis sahih ini dibuat adalah untuk 

 
44 As-Syibrulkhiti (2018) Al-Futuhat Al- Wahbiyyah Bi Syarh Al-Arbain An-Nawawiyyah. Kashidah Lin-Nasyri Wa At-

Tawzik .101 



  

207 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

menghalang perkatan-perkataan yang tersebar, yang belum jelas penisbahannya, lalu disaring 

menggunakan kaedah ini. Maka mengikut apa yang telah pun berlaku adalah lebih utama, dan 

memeliharanya adalah lebih utama. 

Beliau juga membawa perkataan gurunya Syekh Yusuf al-Binori yang juga merupakan murid utama 

Syekh Anwar Kasymiri. Guru kami berkata, Tujuan daripada meneliti sanad hadis adalah supaya kita 

dapat menghalang daripada masuk ke dalam agama perkara-perkara yang bukan dari sumbernya, bukan 

untuk kita mengeluarkan perkara yang memang sudah sabit daripadanya.  

 

Kesimpulan kajian 

Kaedah Talqa Nas Bil-Qabul untuk menaik taraf hadis daif adalah salah satu kaedah yang diusulkan 

dan digunakan oleh para ulama kita dari sejak awal penyusunan ilmu hadis lagi. Namun, kaedah ini 

tidak dibincangkan secara mendalam oleh para ulama, sehingga menimbulkan persepsi bahawa ia 

bertentangan dengan syarat-syarat hadis sahih yang telah disepakati oleh para muhaddisin. Riaksi para 

ulama terhadap kaedah ini adalah  

1. Menolak kaedah ini sebagai penaik taraf hadis daif.  

2. Menerima kaedah ini untuk menaik taraf hadis daif kepada sahih, namun sahih yang digunakan oleh 

ahli fikah, bukan ahli hadis.  

3. Menerima kaedah ini sebagai penaik taraf hadis daif dengan istilah ahli hadis. Dan Syekh Abdul 

Fattah Abu Ghuddah di dalam risalah ini bersetuju dengan pendapat ke tiga ini.  

  

 

Rujukan 

 

[1] Mahmud Sa’id Mamduh (2009), al-Syaza al-Fawwah min Akhbar al-Syeikh ‘Abd al-Fattah,  

Kaherah : Dar al-Basair. 

[2] Soroni, M. K. (2013). Pemikiran dan kritikan Syeikh ‘Abd Al-Fattah Abu Ghuddah dalam beberapa 

isu ‘ulum al-hadith. Fitrah Islami Online, 47-77. Diperoleh daripada: https://adoc.pub/pemikiran-

dan-kritikan-syeikh-abd-al-fattah-abu-ghuddah-dala.html  

[3] Abd Fattah Abu Ghuddah (2009). At-Takliqat Al-Hafilah Ala Al-Ajwibah Al-Fadilah. Syira: Dar 

As-salam. 

[4] Mahmud al-Tahhan (2002), Taysir Mustolah al-Hadith, Pakistan: Maktabah Al-Haramain, 

[5] Eymen Receb (2020) Ma Talaqqathu al-Ummah bi al-Qabul.  İslam Hukuku Araştirmalari Dergİsİ, 

Journal of Islamic Law Studies (36) 105-129. Diperoleh daripada: 

https://dergipark.org.tr/en/pub/ihad/issue/71622/1151089 

[6] Zarkashi (1998) al-Nukat ‘ala Muqaddimah Ibn Solah. Saudi: Adwa as-Salaf 

[7]  Abdullah bin Ahmad (1981). Masail Al-Imam Ahmad bin Hambal Riwayatu Ibnihi. Lubnan: Al-

Maktabah Al-Islami. 

[8] Al-Khallal (1989). Kitab al-Sunnah. Saudi: Dar ar-Rayah  

[9] Muhammad Al-Mufti (2017). Mafhum Talaqqa Ummah Bil Qabul Fi Naqdi Hadisi. Majallah 

Jamiah As-Syariqah.  239-262. Diperoleh daripada: https://search.emarefa.net/detail/BIM-871584 

[10] Wadihah Abdul Hadi (2018). Al-Talaqqi Bil-Qubul Wa Asaruhu Fi Taqwiyati al-Hadis ad-Daif 

’inda al-Muhaddisin. Majallah as-Syariah Wa Ad-Dirasat Al-Islamiyyah 33(112). 155-204 

https://doi.org/10.34120/jsis.v33i112.2511 

[11] Zakaria al-Ansari (1991) al-Hudud al-Aniqah wa al-Takrifat ad-Daqiqah. Lubnan: Dar al-Fikr 

al-Muasir. 

[12] Amal Abdullah (2021) Talaqqi al-Khabar bi al-Qabul wa Atharuhu fi al-Masail al-Usuliyyah, 

Journal of King Abdul Aziz University Arts and Humanities 29(5): 67–106. Diperoleh daripada: 

https://www.kau.edu.sa/Files/320/Researches/74046_47208.pdf 

[13] Hasin, H., Jamilin, A. K., & Ramle, M. R. (2019). نظرية تقوية الحديث بالشواهد والمتابعات عند المحدثّين: 

Theory of Strengthening the Status of Hadith Through al-Syawahid and al-Mutaba’at. Journal Of 

Hadith Studies, 4(1). https://doi.org/10.33102/johs.v4i1.64  

[14] Muhammad bin Umar bin Salim (2004). Taqwiyyah Al-Hadis ad-Daif baina Al-Fuqaha wa al-

Muhaddisin. Majallah Jamiah Umm al-Qura Lil Ulum Syariah Wa Al-Lughah al-Arabiyyah (15). 

https://search.emarefa.net/detail/BIM-871584


  

208 

 

Vol 10. No. 2 (December 2025)  journalofhadith.usim.edu.my 

 

Dsdsdd 

[15]  Yusuf al-Qaradawi (2019), Abd al-Fattah Abu Ghuddah : Allamah al-Hadith wa al-Fiqh wa 

al-Lughah wa al-Da’wah, https://iumsonline.org/ar/ContentDetails.aspx?ID=9622.  

[16] Yahya, M.A., 2016. Sumbangan Ahl Al-Hadith Dan Peranannya Dalam Membangun 

Ketamadunan Islam. Journal Of Hadith Studies.  

[17] Al-Asqalani (2013) al-Nukat Ala Kitab Ibn al-Solah. Saudi: Dar Al-Maiman. 

[18] Al-Jassas (1996) Ahkam al-Quran. Lubnan: Dar ihya al-Turath al-Arabi 

[19] Ibn Abd al-Bar (1967) At-Tamhid Lima Fil Muatta. Dar al-Qutaibah 

[20] Khatib Al-Baghdadi (2000). Al-Faqih Wa Al-Mutafaqqih Saudi: Darr Ibnu Al-Jawzi. 

[21] Ibnu Daqiq al-Ed (2006) Al-Iqtirah Fil Bayan Istilah. Jordan: Darr Ulum. 

[22] Al-Hazami (1984) Syurut Al-Aimmah Al-Khamsah.  Lubnan: Darr al-Kutub Ilmiyyah. 

[23] Nafisah Muhammad Mahdi (2019). Asas Qubul al-Hadis Wa Raddihi Inda al-Muhaddisin wa 

al-Hanafiyyah. Majallah al-Bahas al-Ilmi Fil Adab (20). 

[24] As-Suyuti (1995). Al-Bahar Allazi Zajar. Saudi: Maktabah Al-Ghuraba Al-Asariyyah. 

[25] As-Suyuti (2004) Ta’aqqubat as-Suyuti Ala Mauduaat Ibnu Al-Jauzi. Saudi: Darr al-Makkah 

Al-Mukarramah 

[26] As-Suyuti (2010) Tadrib Ar-Rawi Fi Syarh Taqrib An-Nawawi. Saudi: Darr Ibn Al-Jawzi. 

[27] Ibn Abd al-Bar (2000) Al-Istizkar. Lubnan: Darr Al-Kutub Al-ilmiyyah. 

[28] Ibn Abd al-Bar (1967) At-Tamhid Lima Fil Muatta. Dar al-Qutaibah. 

[29] Ibnu al-Qayyim (2010) Kitab Ar-Ruh. Saudi: Darr Alim Al-Fawaid. 1/32 

[30] Ibnu Al-Humam (1970) Syarah Fath Al-Qadir Ala Hidayah. Mesir: Mustafa Al-Bab Al-Halabi.  

[31] As-Syakhawi (2003) Fath Al-Mugish Bisyarhi Alfiyyah Al-Hadis. Mesir: Maktabah As-Sunnah 

[32] Al-Maqbili (1910) Al-Alam Ash-Syamikh. Mesir: Maktabah Syekh Al-Islam Hasan Husni. 

[33] As-Syibrulkhiti (2018) Al-Futuhat Al- Wahbiyyah Bi Syarh Al-Arbain An-

Nawawiyyah.Mesir: Kashidah Lin-Nasyri Wa At-Tawzik 

 

 

 

https://iumsonline.org/ar/ContentDetails.aspx?ID=9622.

