JOURNAL OF

] HADITH STUDIES

Vol 10. No. 2 (December 2025)

elSSN: 2550-1488

Jjournalofhadith.usim.edu.my

KEDUDUKAN KAEDAH TALQAHU UMMAH BIL-QABUL
DALAM KRITIKAN HADIS : PERSPEKTIF SYEIKH
ABDUL FATTAH ABU GHUDDAH

(The Status of the Method Talgt al-Nas bi al-Qabil in Hadith Criticism: The Perspective of Shaykh

‘Abd al-Fattah Abtu Ghuddah)

Muhammad Zubair Abd Halim!, Muhammad Arif Yahya 2
L2 Pusat Kajian Usuluddin dan Falsafah, Fakulti Pengajian Islam, Universiti Kebangsaan Malaysia

Abstract

The classification of hadith has long been a subject of scholarly debate,
particularly with regard to the methodological principles employed in determining
its authoritative status. One of the methods invoked to elevate the rank of a hadith
is talqt al-nas bi al-qabil, a concept referring to the widespread acceptance of a
hadith by scholars and the Muslim community across generations. This method
has generated considerable discussion among hadith scholars, as it introduces
collective scholarly reception as a determinant of hadith status, even in cases
where weaknesses are identified in the chain of transmission (isnad). Shaykh ‘Abd
al-Fattah Abi Ghuddah, a prominent contemporary hadith scholar, maintains that
sustained scholarly acceptance of a hadith may constitute valid grounds for
enhancing its status, in line with the methodological approach of certain classical
scholars. Nevertheless, this position has elicited divergent responses from other
hadith scholars who prioritize rigorous analysis of the isnad and textual content
(matn) as the primary criteria for hadith authentication. Accordingly, this study
aims to examine the conceptual framework of the talqi al-nas bi al-qabiil method
and its implications for hadith criticism from the perspective of Shaykh ‘Abd al-
Fattah Abi Ghuddah. Employing a qualitative research design, the study
undertakes document analysis of his principal works, particularly those related to
the sciences of hadith. In addition, it explores the views of both classical and
contemporary scholars regarding the effectiveness of this method in elevating the
status of hadith. The findings indicate that talqt al-nas bi al-qabul functions as a
supporting factor in assessing hadith status rather than serving as an independent
or exclusive criterion for establishing authenticity. It is hoped that this study will
contribute to a clearer understanding of the methodological standing of talgi al-
nas bi al-qabil within hadith studies and its implications for hadith authentication
methodologies among Muslim scholars.

Keywords: Talgahu al-nas bil-qabil, hadis, kritikan hadis, Syeikh Abdul Fattah
Abu Ghuddah, metodologi hadis.

PENDAHULUAN

Article Progress

Received: 5 August 2025
Revised: 10 November 2025
Accepted: 30 November 2025

*Corresponding Author:
Muhammad Arif Yahya.
Pusat Kajian Usuluddin &
Falsafah, Fakulti Pengajian
Islam, Universiti
Kebangsaan Malaysia.

Email:
arifyahya@ukm.edu.my

[lmu Hadis merupakan sumber utama dalam perundangan Islam selepas Quran. Namun, status sesuatu
hadis sering menjadi perdebatan dalam kalangan ulama hadis, khususnya dalam menentukan sama ada
sesebuah riwayat boleh diterima sebagai hujah atau tidak. Dalam bidang kritikan hadis, kaedah talgahu
al-nas bil-qabil sering dikemukakan sebagai justifikasi dalam menaik taraf darjat sesuatu hadis.
Kaedah ini merujuk kepada penerimaan sesuatu hadis secara meluas oleh ulama dan umat Islam, yang
kemudiannya dijadikan asas untuk mengukuhkan kedudukan hadis tersebut dalam diskusi ilmu. Syeikh
Abdul Fattah Abu Ghuddah, seorang tokoh hadis abad ke-20, memberikan perhatian khusus terhadap
kaedah ini dalam menilai status hadis. Beliau menegaskan bahawa penerimaan hadis oleh ulama secara
turun-temurun boleh menjadi faktor yang mengangkat darjat sesuatu hadis, meskipun sanadnya
mungkin mengalami kelemahan teknikal. Walau bagaimanapun, terdapat perbezaan pandangan dalam
kalangan ahli hadis mengenai sejauh mana kaedah ini boleh dijadikan sandaran dalam menentukan

196


mailto:arifyahya@ukm.edu.my

Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

kesahihan atau kekuatan hadis. Hal ini menimbulkan persoalan sama ada kaedah talqahu al-nas bil-
qabil boleh dianggap sebagai satu mekanisme yang sah dalam menaik taraf hadis yang dhaif atau
apakah ia hanya berperanan sebagai faktor sampingan dalam penilaian hadis. Justeru, artikel ini
bertujuan untuk:

1. Menganalisis konsep kaedah talqgahu al-nas bil-qabil dalam ilmu hadis;

2. Mengkaji aplikasi kaedah ini dalam menaik taraf darjat hadis menurut perspektif Syeikh Abdul

Fattah Abu Ghuddabh;
3. Menilai sejauh mana kaedah ini diterima dalam kalangan ulama hadis klasik dan kontemporari.

Kajian ini diharap dapat memberikan pencerahan terhadap peranan kaedah talgahu al-nas bil-qabiil
dalam kritikan hadis serta implikasinya terhadap pemahaman dan penerimaan hadis dalam kalangan
ilmuwan Islam.

Syeikh Abdul Fattah Abu Ghuddah dan Ketokohan dalam Ilmu Hadis

Nama penuh beliau ialah Abu Zahid Abd al-Fattah ibn Muhammad ibn Basyir ibn Hasan Abu Ghuddah
al-Halabi al-Hanafi.! Gelaran Abu Ghuddah adalah gelaran keluarga beliau yang merupakan cabang
daripada keluarga yang berada di bawah jalur keturunan Sayidina Khalid Ibn al-Walid r.a*>. Beliau
dianggap sebagai ilmuan yang menguasai pelbagai bidang menjangkaui bidang hadis, dakwah, syariah,
politik, dan perundangan.’ Karya-karya yang dihasilkan oleh Syeikh Abu Ghuddah majoritinya adalah
di dalam bidang hadis. Walaupun begitu, sebahagian besar karya beliau adalah khidmat kepada karya-
karya para ulama hadis yang lain dan bukan daripada penulisan beliau sendiri. Karya-karya tulisan
beliau yang berhubung dengan ilmu hadis adalah :

1. Mas’alah Khalg al-Qur’an wa Atharuha fi Sufuf al-Ruwah wa al-Muhaddithin wa Kutub al-Jarh
wa al-Ta dil.

Lamahat min Tarikh al-Sunnah wa ‘Ulum al-Hadith.

Tartib Takhrij Ahadith al-Thya’ oleh al-Hafiz al- ‘Iraqi.

al-Jam ‘ wa al-Tartib li Ahadith Tarikh al-Khatib.

Umara’ al-Mu’'minin fi al-Hadith.

al-Isnad min al-Din.

Safhah Musyriqgah min Tarikh Sama ‘ah al-Hadith ‘ind al-Muhaddithin.

al-Sunnah al-Nabawiyyah wa Bayan Madluliha al-Syar ‘i, wa al-Ta ‘rif bi Hal Sunan al-Daraqutni.

© 0N kW

Tahqiq Ismay al-Sahihayn wa Ism Jami‘ al-Tirmidhi.
10. Khutbah al-Hajah Laysat Sunnah fi Mustahal al-Kutub wa al-Mu’allafat.

Manakala karya beliau yang merupakan usaha Tahkik kepada karya para ulama hadis yang lainnya pula
berjumlah 33 buah. Walaupun lebih banyak karya Tahkik yang diusahakan oleh Syeikh Abdul Fattah,
namun hasil daripada tulisan dan tahkik ini menunjukkan penguasaan beliau yang baik terhadap ilmu
ini.

Pengenalan Risalah Wujub al-‘Amal Bi al-Hadis al-Daif Iza Talqa al-Nas Bi al-Qabul Wa Amalu
Bi Madlulihi Wayakunu Zalika Tashihan Lahu

Risalah ini adalah merupakan salah satu risalah yang digabungkan oleh Syeikh Abd al-Fattah Abu
Ghuddah di dalam kitab beliau al-Ajwibah al-Fadilah li al-As ‘ilah al-‘Asyrah al-Kamilah li al-Imam
Abi al-Hasanat al-Laknawi. Syeikh Abu Ghuddah memiliki hubungan yang sangat erat dengan karya-

! Mahmud Sa’id Mamduh (2009), al-Syaza al-Fawwah min Akhbar al-Syeikh ‘Abd al-Fattah, Kaherah : Dar al-Basair, hlm.
11.

2 Mahmud Sa’id Mamduh (2009), al-Syaza al-Fawwah min Akhbar al-Syeikh ‘Abd al-Fattah, Kaherah : Dar al-Basair, him.
11. Mohd. Khafidz Soroni (2013). Pemikiran dan Kritikan Syeikh 'Abd Al-Fattah Abu Ghuddah Dalam Beberapa Isu "Ulum
Al-Hadith. Fitrah Islami Online, 48

3 Yusuf al-Qaradawi (2019), Abd al-Fattah Abu Ghuddah : Allamah al-Hadith wa al-Figh wa al-Lughah wa al-Da’wah,
https://iumsonline.org/ar/ContentDetails.aspx?ID=9622.

197


https://iumsonline.org/ar/ContentDetails.aspx?ID=9622.

Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

karya seorang ulama hadis terkemuka dari aliran Deobandi, iaitu Imam Abdul Hay al-Laknawi. Beliau
telah melakukan Tahkik terhadap hampir kesemua karya Imam al-Laknawi dalam bidang hadis. Alasan
di sebalik tindakan beliau ini dapat ditemukan dalam setiap Tahkik yang dilakukan terhadap karya-
karya Imam al-Laknawi, di mana beliau selalu memulakan bukunya dengan ucapan :

“Ini adalah hadiah yang aku persembahkan kepada al-Marhum Guruku Al-Muhaqqiq, al-Hujjah, al-
Muhaddis, al-Faqih, al-Usuli, al-Mutakallim, an-Nazzar, al-Muarrikh, an-Nuqqad Imam Muhammad
Zahid al-Kausari yang telah berwasiat kepada ku, dan mendesak ku untuk memberi perhatian kepada

kitab-kitab al-Imam al-Laknawi. Semoga Allah swt merahmati mereka berdua”.*

Di antara ciri khas Syeikh Abu Ghuddah adalah, beliau akan menggabungkan risalah-risalah tersebut
ke dalam percetakan kitab yang ditahkik. Perkara ini dapat dilihat pada kitab beliau Qimah al-Zaman
Inda al-Ulama, pada cetakan ke 3, beliau telah memasukkan risalah bertajuk, Abyatun Nafizatun Min
Zuhur al-Kitab. Dalam tahkik beliau kepada kitab A/-Imam Ibnu Majah wa Kitabuhu al-Sunan karangan
al-Nukmani, beliau telah memasukkan risalah yang mengkritik Syeikh al-Albani di dalam beberapa
masalah. Begitu juga di dalam tahkik beliau kepada kitab al-Intiga karangan Imam Ibnu Abd al-Bar,
beliau telah memasukkan Risalah bertajuk, Haul al-Subut Lafz ‘Amra dinina’ fi al-Hadis Tajdid al-Din.

Maka di dalam Tahkik kepada kitab al-Ajwibah al-Fadilah karangan Imam Al-Laknawi, Syeikh Abu
Ghuddah telah memasukkan risalah yang bertajuk Wujub al-Amal Bi Hadis ad-Daif Iza Talqgahu Nas
Bil Qubul Wa Amalu Bi Madlulihi Wayakunu Zalika Tashihan Lahu. Risalah ini sebenarnya adalah
ringkasan dan syarahan beliau kepada jawapan Syekh Hussain bin Muhsin al-Ansari yang menjawab
tentang komentar yang selalu digunakan oleh Imam al-Tirmizi di dalam kitab Jami’nya “hadis ini
dinilai sebagai hadis yang daif, tetapi ahli ilmu sepakat mengamalkannya” - bagaimana ahli ilmu dapat
mengamalkan hadis itu sebagai sumber hukum sedang hadis tersebut dinilai sebagai daif?”.

Talga An-Nas Bil-Qabul Di Dalam Karya Para Ulama

Rasulullah SAW meninggalkan dua sumber utama panduan umat Islam, iaitu al-Quran dan Sunnah
yang terkandung dalam Hadis. Al-Quran akan sentiasa terpelihara daripada penyelewengan, sementara
pemeliharaan Hadis telah menjadi tanggungjawab umat Islam. Sejak Iebih 1400 tahun lalu, ulama telah
mencurahkan usaha dan dedikasi mereka untuk memastikan hadis-hadis Rasulullah SAW terhindar
daripada penyelewengan. Salah satu langkah signifikan yang dilakukan oleh para ulama ialah
menetapkan status-status tertentu terhadap hadis-hadis yang disandarkan kepada Rasulullah SAW.
Usaha ini berkembang menjadi cabang ilmu yang dikenali sebagai Ilmu Mustalah Hadis.’

Di antara istilah yang digunakan oleh para ulama dalam memberikan komen terhadap hadis adalah
talgahu al-nas bil-gabiul. Istilah ini sering dirujuk oleh ulama ketika memberikan penilaian terhadap
hadis-hadis Rasulullah SAW. Penggunaan istilah ini tidak terbatas kepada kitab-kitab hadis sahaja,
tetapi turut diaplikasikan dalam diskusi-diskusi figh dan usul. Para ulama fiqah terutamanya dari
mazhab Hanafi, telah menggunakan istilah ini secara meluas di dalam kitab-kitab mereka untuk
menggambarkan hadis yang masyhur dan dapat digunakan sebagai asas dalam menetapkan hukum.
Bahkan mereka menganggap statusnya sama dengan hadis Mutawatir. Maka sebuah hadis ahad, apabila
memiliki sifat talqahu al-nas bil-qgabil, maka hadis itu sama kedudukannya dengan hadis Mutawatir,
yang boleh diamalkan dan menghasilkan //mu Yakin, namun melalui jalan Istidlal bukan Daruri.®

Begitu pula istilah ini digunakan oleh para ulama di dalam kitab-kitab usul figah. Bahkan makna istilah
ini telah pun digunakan di dalam perbincangan usul fiqah seawal kitab-kitab Imam Syafie lagi. Kerana
itulah Imam Zarkashi (794H) ketika membincangkan tentang talgahu al-nas bil-qabil di dalam
kitabnya al-Nukat ala Muqgaddimah Ibnu Solah menyatakan bahawa hadis “Tidak ada wasiat lagi
kepada ahli waris” adalah tidak disabitkan oleh ahli hadis, akan tetapi kebanyakan mereka telah

4 Abd Fattah Abu Ghuddah (2009). At-Ta ligat Al-Hafilah Ala Al-Ajwibah Al-Fadilah. Syira: Dar As-salam. 3

> Mahmud al-Tahhan (2002), Taysir Mustolah al-Hadith, Pakistan: Maktabah Al-Haramain, 9

¢ Eymen Receb (2020) Ma Talaqqathu al-Ummah bi al-Qabul. Islam Hukuku Arastirmalari Derglsl, Journal of Islamic Law
Studies (36), 109.

198



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Talagqahu bil-qabul dan beramal dengannya, sehingga dianggap hadis ini sebagai Nasikh kepada ayat
al-Quran yang membolehkan wasiat kepada ahli waris.’

Begitu jugal istilah ini telah digunakan secara meluas di dalam kitab-kitab hadis, ketika para ulama
meletakkan catatatan kepada sesebuah hadis. Antaranya adalah yang digunakan oleh Imam Ahmad
ketika memberikan komen terhadap hadis berkaitan zakat yang diriwayatkan oleh Hakim bin Jabir yang
beliau sendiri melemahkannya. Ketika ditanya beliau menjawab: “Hadis ini dapat diamalkan iaitu
hadis ini bertepatan dengan amalan ahli uruf”® Imam Abu Bakar al-Khallal di dalam kitabnya al-
Sunnah membawa riwayat Abu Abdullah bin Abdul Nur yang berkata tentang hadis Arasy, Para ulama
telah Talagqa Bil-Qabul terhadap hadis ini.’

Makna Talqahu al-Nas Bil-Qabul

Istilah Talqahu Nas Bil-Qabul telah digunakan dalam karya-karya para ulama hadis sejak awal
kemunculannya. Namun, persoalan yang timbul ialah walaupun istilah ini sering ditemukan dalam
kitab-kitab hadis, tidak terdapat perbincangan khusus mengenai definisi dan penjelasan istilah ini dalam
kitab-kitab Mustalah Hadis'’. Selain itu, istilah Talgahu Nas Bil-Qabul tidak dimasukkan sebagai salah
satu kategori status hadis dalam Mustalah Hadis. Bahkan, istilah ini kerap kali digunakan terhadap
hadis-hadis yang memiliki kecacatan tertentu, sehingga menyebabkan hadis tersebut ditolak
berdasarkan kaedah para muhaddisin. Namun, dengan penyertaan istilah Talgahu Nas Bil-Qabul,
seolah-olah status hadis tersebut mendapat justifikasi untuk diterima.

Hal ini menimbulkan persoalan penting: Apakah Talgahu Nas Bil-Qabul sebenarnya merupakan istilah
untuk menunjukkan status hadis yang maqbul (diterima), ataukah ia merujuk kepada suatu “ruang
kosong” yang tidak tercakup dalam kaedah-kaedah yang telah dirumuskan oleh Mustalah Hadis? Kajian
akan mulakan dengan membincangkan tentang makna istilah Talgahu Nas Bil-Qabul yang cuba
diberikan oleh beberapa tokoh,

Makna Talqahu Nas Bil-Qabul dari segi bahasa adalah penerimaan umum terhadap sesuatu perkara.
Manakala maknanya pada istilah yang digunakan oleh para ulama, tidak pernah dibincangkan secara
khusus di era awal penggunaannya. Di antara ulama yang paling awal mencuba memberikan penjelasan
kepada istilah ini adalah Imam as-Sona’ni di dalam kitabnya Taudih al-Afkar yang mana beliau
menjelaskan : “Ketahuilah bahawa makna Talga Ummah lil hadis bil-qabul adalah reaksi para ulama
kepada hadis tersebut adalah mereka mengamalkan hadis tersebut atau sekurang-kurangnya mereka
mentakwilkannya.

Imam al-Syaukani juga menjelaskan di dalam kitabnya Ilrsyad al-Fuhul “Begitu juga khabar ahad
sekiranya telah Talqa Ummah Bil Qabul lalu reaksi mereka adalah sama ada mereka mengamalkannya
atau mereka mentakwilkannya. Termasuk daripada jenis hadis ini adalah hadis-hadis di dalam kitab
Sahih Bukhari dan Sahih Muslim. Kerana umat islam telah menerima secara umum apa yang
terkandung di dalam kedua-dua kitab tersebut. Jika ada mereka yang tidak mengamalkan sebahagian
daripada hadis yang terkandung di dalamnya, mereka tetap akan memberikan penakwilan. Dan
memerikan penakwilan juga adalah sebahagian daripada tanda penerimaan.!!

Wadihah Abdul Hadi (2018) mengatakan bahawa istilah ini digunakan oleh para ulama dengan tiga
makna.

e Pertama dengan makna telah berlaku kesepakatan ahli ilmu untuk menerima hadis ini. [aitu
istilah ini digunakan untuk mengisyaratkan kepada sebuah bukti tambahan kepada kesahihan
sebuah hadis yang telah pun dinilai sebagai sahih. Makna ini sering digunakan oleh para ulama
ketika mensifatkan kitab sahil Bukhari dan sahih Muslim untuk menunjukkan bahawa tahap
kesahihan kedua kitab sahih itu bertambah kuat kerana telah berlaku Talgahu Nas Bil-Qabul
padanya.

7 Az-Zarkashi (1998) al-Nukat ‘ala Mugaddimah Ibn Solah. Saudi: Adwa as-Salaf, 1/494

8 Abdullah bin Ahmad (1981). Masail Al-Imam Ahmad bin Hambal Riwayatu Ibnihi. Lubnan: Al-Maktabah Al-Islami. 154
9 Al-Khallal (1989). Kitab al-Sunnah. Saudi: Dar ar-Rayah, 1/233

10 Muhammad Al-Mufti (2017). Mathum Talagqa Ummah Bil Qabul Fi Naqdi Hadisi. Majallah Jamiah As-Syariqgah.242

' Muhammad al-Mulfti (2017). Mathum Talagqa Ummah Bil Qabul Fi Naqdi Hadisi. Majallah Jamiah As-Syarigah. 246

199



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

o Kedua istilah ini digunakan untuk makna, telah berlakunya pengamalan terhadap sesebuah
hadis daif. Beliau telah bawakan contoh reaksi imam as-Syafie ketika membincangkan hadis
wasiat kepada ahli waris, yang mana Imam as-Syafie telah mengisyaratkan bahawa hadis ini
telah diamalkan dan disampaikan oleh para ulama figah dan para perawi hadis, walaupun hadis
ini dinilai daif.

e Ketiga adalah istilah ini digunakan semata-mata untuk menunjukkan kemasyhuran dan diambil
manfaatnya sesebuah hadis oleh para ulama.'?

Ketiga-tiga makna ini secara tidak langsung sebenarnya menunjukkan bahawa istilah ini digunakan oleh
para ulama terhadap sesebuah hadis, apabila hadis itu memang diterima oleh ulama tersebut. Kerana,
apabila riaksi para ulama hadis terhadap sesebuah hadis itu adalah mengamalkan hadis tersebut, atau
memberikan penakwilan terhadap hadis tersebut, maka ini menunjukkan hadis tersebut adalah hadis
yang diterima pengisbatan makna hadis tersebut kepada Rasulullah s.a.w. Ini kerana menjadi tradisi
para ulama hadis, mereka tidak akan memberikan penakwilan, atau bahkan mengamalkan hadis-hadis
yang tidak sabit maknanya kepada Rasulullah s.a.w.

Oleh sebab itu, Muhammad al-Mufti (2017) menegaskan bahawa definisi yang paling tepat bagi istilah
Talgahu Nas Bil-Qabul adalah:

(Lol of o 4y el gy IS Aol ol (o ki) 0500y L) Olisabo) a)

Maksudnya, hadis yang diterima oleh para ahli ilmu dengan hati yang teguh dan jiwa yang tenang,
sama ada untuk diamalkan atau ditakwilkan.

Dalam definisi ini, beliau menetapkan “keteguhan hati dan ketenangan jiwa” sebagai kriteria utama
bagi hadis yang dinilai dengan Talqahu Nas Bil-Qabul. Namun, pendekatan ini menimbulkan persoalan,
kerana keteguhan hati dan ketenangan jiwa bersifat subjektif dan dapat berbeza antara individu. Sesuatu
yang menenangkan jiwa seseorang mungkin tidak memberikan kesan yang sama kepada orang lain.
Walaupun demikian, secara umum, tetap ada ruang emosi dan sentimen yang dikongsi oleh majoriti
manusia.

Penggunaan aspek “perbuatan hati” sebagai teras dalam suatu definisi sebenarnya bukanlah hal yang
asing dalam tradisi keilmuan Islam. Misalnya, para ulama mendefinisikan konsep ‘uruf sebagai perkara
yang jiwa merasa tenang dengannya, dengan sokongan akal dan penerimaan tabiat manusia
terhadapnya'®>. Bahkan, Syeikh Tahir al-Jazairi, ketika mendefinisikan hadis Sahih 1i Ghairihi,
menyatakan: “la adalah hadis yang sanadnya bersambung pada kadar jiwa merasa tenang dengannya,
serta ia bebas daripada unsur syaz dan ‘illah”'*

Dan dasar kepada Talqahu An-Nas Bil-Qabul adalah ia dapat dianggap sebagai ijma sukuti yang bersifat
zanni, dan ia juga termasuk di dalam perkara yang dianggap baik oleh para ulama islam."

Namun adakah ia dapat dijadikah sebagai hujjah yang dapat menaikkan taraf sesebuah hadis daif?
Apabila diteliti istilah Talgahu Nas Bil-Qabul yang digunakan oleh para ulama, tidak semua hadis yang
diberi label ini memenuhi pensyaratan hadis maqgbul seperti yang akan dijelaskan di bawah. Bahkan
mereka juga menggunakannya pada hadis-hadis yang dinilai sebagai daif, namun mereka tetap
mengamalkan atau mentakwilkannya. Oleh yang demikian, istilah Talqahu Nas Bil-Qabul ini seolah-
oleh menjadi sebab kepada naiknya darjat hadis tersebut, sehingga membolehkan para ulama
berinteraksi dengan hadis magbul iaitu sama ada diamalkan atau pun diberikan takwil.

12 Wadihah Abdul Hadi (2018). Al-Talaqqi Bil-Qubul Wa Asaruhu Fi Taqwiyati al-Hadis ad-Daif ’inda al-Muhaddisin.
Majallah as-Syariah Wa Ad-Dirasat Al-Islamiyyah 33(112). 155-204 .162

13 Zakaria al-Ansari (1991) al-Hudud al-Aniqah wa al-Takrifat ad-Dagiqah. Lubnan: Dar al-Fikr al-Muasir. 72

14 Muhammad al-Mufti (2017). Mathum Talagqa Ummah Bil Qabul Fi Naqdi Hadisi. Majallah Jamiah As-Syarigah. 248
15 Eymen Receb (2020) Ma Talaqqathu al-Ummah bi al-Qabul. islam Hukuku Arastirmalari Dergisi, Journal of Islamic
Law Studies (36): 105-129, 111

200



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Talqahu An-Nas Bil-Qabul sebagai penguat hadis daif

Di antara kesepakatan para ulama hadis adalah, untuk menjadikan sesebuah hadis itu dapat diterima
dan diamalkan, hadis tersebut mestilah memenubhi lima syarat iaitu :

e Sanad yang bersambung

e Perawi yang adil (kredibiliti dan kejujuran perawi)
e Perawi yang Dobit

e Tiada syaz

e Tiada illah

Maka jika sesebuah hadis yang diberikan komentar sebagai Talqahu Nas Bil-Qabul itu tidak menepati
lima syarat ini, hadis tersebut tetap sahaja tidak boleh dinilai sebagai sahih. Ini lah yang disimpulkan
oleh kebanyakan pengkaji kontemporari seperti Muhammad Al-Mufti (2017)'®, Wadihah Abdul Hadi
(2018)"7, Amal Abdullah (2021)'®, dan lain-lain lagi dan mereka memberikan perincian yang pelbagai,
di dalam isu ini. Namun para ulama juga menetapkan bahawa ada beberapa garinah yang dapat
menaikkan taraf sesebuah hadis daif. Bahkan salah satu isu yang paling mustahak di dalam ilmu hadis
pada hari ini ialah isu menaik taraf hadis daif dengan syawahid dan mutabaat, yang dapat menjadikan
hadis tersebut Hasan Li-Ghairhi."®

Para ulama telah menggariskan beberapa perkara yang dapat menaikkan status sesebuah hadis, yang
paling utamanya adalah melalui syawahid dan mutabaat. Namun mereka juga menggariskan beberapa
perkara lagi, yang mana para ulama masih berselisih pendapat padanya, seperti perkataan sahabat,
bertepatannya hadis dengan ijma dan qiyas, bertepatan dengan dapatan kajian atau sejarah, dan lain-
lain lagi. Dan diantaranya juga adalah Talqahu Nas Bil-Qabul *°

Imam Ibnu Hajar juga telah memasukkan Talga Nas Bil-Qabul ketika beliau memberikan penjelasan
kepada kitab gurunya al-Iraqi, beliau menjelaskan, dan di antara sifat-sifat hadis maqgbul yang tidak
disebutkan oleh guru kita adalah bahawa para ulama telah bersepakat untuk mengamalkan sesebuah
hadis, maka hadis itu juga adalah termasuk daripada hadis yang makbul, dan wajib beramal
dengannya.?!

Perkara ini dapat kita lihat, seperti yang dijelaskan oleh Imam Abu Bakar ar-Razi al-Jassas ketika
memberikan komen terhadap hadis talaq hamba wanita, beliau berkata, Walaupun kedua-dua hadis ini
datang dari jalur Ahad, tetapi ahli ilmu telah bersepakat untuk mengamalkan hadis ini dalam
menetapkan bahawa iddah hamba perempuan adalah separuh daripada iddah wanita yang merdeka, ini
membuktikan kesahihannya.??

Imam Ibnu Abdil Bar di dalam kitabnya at-Tamhid, ketika berbicara mengenai hadis status air laut,
beliau berkata, “Hadis yang memiliki sanad yang seperti ini tidak dijadikan hujjah oleh para ulama, pun
begitu hadis ini adalah sahih di sisi ku, kerana para ulama telah Talaqgahu Bil-Qabul dan telah
mengamalkannya. Dan tidak ada seorang pun ulama figah yang berbeza pendapat tentang kandungan
hadis ini, perbezaan pendapat hanya terjadi pada sebahagian makna perinciannya seperti mana yang
akan aku sebutkan insyaAllah.”?

Imam Abu Bakar al-Khatib ketika membicarakan tentang hadis “Tiada wasiat kepada ahli waris”, “Laut
itu suci airnya dan halal bangkainya”, dan beberapa hadis lain beliau mengatakan, hadis-hadis yang

16 Muhammad Al-Mufti (2017). Mathum Talagqga Ummah Bil Qabul Fi Naqdi Hadisi. Majallah Jamiah As-Syarigah. 258
17 Wadihah Abdul Hadi (2018). Al-Talaqqi Bil-Qubul Wa Asaruhu Fi Taqwiyati al-Hadis ad-Daif *inda al-Muhaddisin.
Majallah as-Syariah Wa Ad-Dirasat Al-Islamiyyah 33(112). 155-204 .197

18 Amal Abdullah (2021) Talaqqi al-Khabar bi al-Qabul wa Atharuhu fi al-Masail al-Usuliyyah, Journal of King Abdul Aziz
University Arts and Humanities 29(5): 67-106. 95

19 Hanaffie, Ahmad Kamil, Muhamad Rozaimi (2019). Nazriyyah Taqwiyyah Al-Hadis Bis-Syawahid Wa Al-Mutabaat
Indal Muhaddisin (Theory of Strengthening of Status of Hadith Through al-Syawahid and al-Mutaba’at). Journal of Hadith
Studies., 43

20 Muhammad bin Umar bin Salim (2004). Taqwiyyah Al-Hadis ad-Daif baina Al-Fuqaha wa al-Muhaddisin. Majallah
Jamiah Umm al-Qura Lil Ulum Syariah Wa Al-Lughah al-Arabiyyah (15). 216

21 Al-Asqalani (2013) al-Nukat Ala Kitab Ibn al-Solah. Saudi: Dar Al-Maiman. 1/494

22 Al-Jassas (1996) Ahkam al-Quran. Lubnan: Dar ihya al-Turath al-Arabi 2/56

23 Tbn Abd al-Bar (1967) At-Tamhid Lima Fil Muatta. Dar al-Qutaibah, 16/218

201



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

seperti ini, walaupun tidak sabit jika dilihat dari sanadnya, akan tetapi oleh kerana hadis ini telah
diterima oleh sebahagian besar ulama, daripada sebahagian besar ulama gerenasi lainnya, maka mereka
menganggapnya sahih tanpa perlu menyelidiki sanadnya lagi.**

Daripada data yang dijelaskan di atas dapat kita simpulkan bahawa sebahagian para ulama memang
menjadikan Talqa Nas Bil-Qabul sebagai salah satu kaedah yang dapat menaik taraf hadis daif kepada
kedudukan hadis sahih. Dan cara mereka berinteraksi dengan hadis itu adalah sama dengan cara mereka
berinteraksi dengan hadis yang sahih.

Seolah-olah Talqahu An-Nas Bil-Qabul ini dianggap sebagai kaedah alternatif kepada lima syarat hadis
sahih, dan ramai para ulama hadis yang menectapkannya sebagai salah satu garinah yang dapat
menguatkan hadis daif.?

Namun Imam Hafiz Ibnu Hajar juga berkata, aku telah menemui tulisan Imam Haramain di dalam
kitabnya al-Burhan, yang mana beliau telah menukilkan daripada Ustaz Abu Bakar Muhammad bin
Hassan bin Furak yang menyebutkan keterangan seperti yang aku sampaikan yang mana mereka
katakan bahawa hadis yang telah berkalu padanya Talqa Ummah Bil-Qabul akan menjadikan hadis itu
ditetapkan sebagai hadis sahih.

Kemudian beliau memperincikan, jika umat bersepakat pada pengamalannya sahaja, maka hadis itu
tidak dapat ditetapkan penisbahannya adalah benar kepada Rasululah saw. Ini kerana boleh jadi mereka
mengamalkannya kerana tanggapan mereka wajibnya beramal dengan hadis Ahad. Namun jika mereka
bersepakat pada pengamalan dan penisbahan perkataan itu, maka hadis itu akan ditetapkan sebagai
hadis yang sahih.?

Perkataan Imam Ibnu Hajar ini memberikan isyarat bahawa makna hadis sahih yang digunakan oleh
para ulama ketika menggunakan istilah Talga Nas Bil-Qabul terkadang membawa pengertian yang
berbeza, dari sudut kebolehan menisbahkan lafaz hadis itu kepada Rasulullah saw atau pun tidak. Ini
mengisyaratkan kepada dua kaedah para ulama dalam berinteraksi dengan hadis sahih, iaitu kaedah ahli
hadis dan kaedah ahli fikah.

Istilah Hadis Sahih Di Sisi Ahli Hadis Dan Ahli Figah

Tujuan utama mempelajari ilmu hadis adalah untuk memahami dan mengamalkan setiap aspek
kehidupan Rasulullah SAW. Demi mencapai tujuan ini, para ulama telah merumuskan kaedah-kaedah
Mustalah Hadis untuk memastikan setiap hadis yang dinisbahkan kepada Rasulullah SAW memiliki
asas yang kukuh. Perlu difahami bahawa ilmu Mustalah Hadis bukanlah ilmu yang muncul secara tiba-
tiba atau diturunkan secara langsung, melainkan ia adalah sebuah disiplin yang berkembang dan
disempurnakan secara berkesinambungan dari satu generasi ke generasi berikutnya®’

Oleh itu, adalah wajar jika setiap ulama memiliki pendekatan tersendiri dalam memastikan dan
menganalisis kesahihan hadis yang mereka yakini sebagai benar penisbahannya kepada Rasulullah
SAW. Kaedah-kaedah ini kemudian disaring, diperbaiki, dan disusun oleh generasi setelah mereka,
sehingga terbentuk sebuah cabang ilmu yang mandiri, iaitu [lmu Mustalah Hadis.

Dalam proses penilaian kesahihan sebuah hadis, terdapat perbezaan metodologi antara ahli hadis dan
ahli figah. Perbezaan ini mencerminkan keragaman pendekatan dalam memahami dan menilai hadis
berdasarkan keperluan serta perspektif masing-masing disiplin ilmu.

Pada dasarnya istilah hadis sahih di sisi ahli hadis dan ahli figah adalah sama sahaja, melainkan pada
dua perkara,

Pertamanya adalah, ahli figah tidak mewajibkan pada hadis sahih ternafi adanya ellah dan syaz,
berbeza dengan ahli hadis yang menjadiakan kedua perkara ini sebagai syarat yang membolehkan
kesahihan sesebuah hadis hilang dengan adanya salah satu daripada dua perkara ini.

24 Khatib al-Baghdadi (2000). Al-Faqih Wa Al-Mutafaqqih Saudi: Darr Ibnu Al-Jawzi. 1/473

25 Wadihah Abdul Hadi (2018). Al-Talaqqi Bil-Qubul Wa Asaruhu Fi Taqwiyati al-Hadis ad-Daif ’inda al-Muhaddisin.
Majallah as-Syariah Wa Ad-Dirasat Al-Islamiyyah 33(112). 155-204. 179

26 Al-‘asqalani (2013) Al-Nukat Ala Kitab Ibn al-Solah. Saudi: Dar Al-Maiman. 1/494

27 Mahmud al-Tahhan (2002), Taysir Mustolah al-Hadith, Pakistan: Maktabah Al-Haramain, 10

202



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Ini seperti yang dijelasakan oleh Imam Ibnu Daqiq al-Eid, “hadis sahih di dalam perbincangan para ahli
figah adalah melihat kepada sifat adil perawi yang dinilai daripada perbuatan dan percakapan mereka,
seperti mana syarat adil yang dibincangkan di dalam bab penerimaan kesaksian. Maka para ahli figah
yang tidak menerima hadis mursal sebagai hujjah, akan menambahkan syarat musnad pada hadis sahih.
Dan para ahli hadis pula menambahkan dua lagi syarat iaitu ketiadaan ellah dan syaz. Pada penambahan
dua syarat ini, berlaku perbincangan di sisi para ahli figah”.?®

Yang keduanya adalah perkara utama yang dinilai oleh ahli fikah dalam menetapkan kesahihsan hadis
adalah benarnya dan bertepatannya makna dengan zahir pensyariatan.

Perkara ini dijelaskan oleh Imam Abu Bakar al-Hazimi, “perlu diketahui bahawa kedaifan sesebuah
hadis dapat dilihat dari sudut yang bermacam-macam. Dan ahli ilmu berbeza-beza pendapat pada sebab-
sebabnya. Adapun ahli fikah, asbab daif disisi mereka hanyalah beberapa sahaja, dan yang paling
utamanya adalah keserasian sesebuah hadis dengan zahir pensyariatan. Adapun di sisi ahli hadis,
mereka mempunyai beberapa asbab yang lain, yang tidak diambil kira oleh para ahli fikah.?

Kesan daripada dua perkara ini adalah sebagai contoh, apabila ditemukan sebuah hadis, yang salah
seorang perawinya mengambil hadis tersebut daripada seorang syekh, dan tidak ada murid lain dari
syekh tersebut yang meriwayatkan hadis yang sama (&l o 435 d¢a (e 5511 2,8) maka ahli hadis
mungkin akan mengganggap hadis tersebut sebagai hadis daif, namun tidak di sisi ahli figah.

Begitu juga sebaliknya, jika ada sebuah hadis yang menceritakan tentang sebuah kefarduan yang

bersifat umum, namun hadis itu hanya diriwayatkan oleh seorang perawi sahaja, maka ahli fikah akan
menganggap hadis ini sebagai hadis daif, namun tidak di sisi ahli hadis.*

Perkara ini seperti yang berlaku pada hadis Jabir r.a yang menjelaskan tentang kewajipan berwuduk
sepelas memakan danging unta, para ulama hadis menilai hadis ini sebagai hadis yang sahih dan
diriwayatkan di dalam dua kitab sahih, al-Bukhari dan Muslim. Manakala para ulama fikah berkata,
Sesungguhnya perbuatan memakan daging unta adalah sesuatu yang umum sejak dari zaman sahabat
r.hum lagi. Jika memang memakan daging unta dapat membatalkan wuduk, sudah tentulah perkara ini
akan disampaikan oleh Rasulullah saw kepada para sahabat secara berulang-ulang kali. Dan jika perkara
itu berlaku tentulah hadis ini akan diriwayatkan bukan hanya melaui satu atau dua orang sahabat sahaja.

Imam Nizamuddin as-Syashi berkata, sekiranya ada sebuah hadis yang orang ramai sangat perlu kepada
hadis tersebut, dan hadis itu mengandungi hukum yang tidak dapat dielak oleh orang ramai, namun
hadis tersebut tidak masyhur dikalangan para ulama, maka itu adalah petanda kepada tidak sahihnya
hadis tersebut.’!

Terkadang para ulama menggunakan istilah Talgahu Nas Bil-Qabul, lalu mensahihkan hadis tersebut,
dengan merujuk kepada pengertian hadis sahih di sisi ahli hadis, dan terkadang merujuk kepada
pengertian hadis sahih di sisi ahli figah. Membezakan kedua pengertian ini sangat penting dalam kita
memahami dan berinteraksi dengan hadis-hadis yang diberi catatan sebagai Talga Nas Bil-Qabul oleh
para ulama.

Oleh itu, dapat disimpulkan bahawa kaedah Talgahu Nas Bil-Qabul memang telah digunakan oleh para
ulama dalam berinteraksi dengan hadis. Namun, terdapat perbezaan pendapat di kalangan ulama
mengenai kemampuannya untuk meningkatkan status hadis daif. Pendapat-pendapat tersebut dapat
diringkaskan sebagai berikut:

Pendapat pertama: Menolak kaedah Talqahu Nas Bil-Qabul sebagai metode untuk meningkatkan
status hadis daif.

Pendapat kedua: Berpendapat bahawa makna istilah sahih yang digunakan pada hadis daif yang
diperkuat melalui kaedah ini adalah sama dengan makna hadis sahih menurut pandangan ahli hadis.

28 Ibnu Dagqiq al-Ed (2006) Al-Iqtirah Fil Bayan Istilah. Jordan: Darr Ulum. 215

2 Al-Hazami (1984) Syurut Al-Aimmah Al-Khamsah. Lubnan: Darr al-Kutub [lmiyyah. 71

30 Muhammad bin Umar bin Salim (2004). Taqwiyyah Al-Hadis ad-Daif baina Al-Fuqaha wa al-Muhaddisin. Majallah
Jamiah Umm al-Qura Lil Ulum Syariah Wa Al-Lughah al-Arabiyyah (15). 223

31 Nafisah Muhammad Mahdi (2019). Asas Qubul al-Hadis Wa Raddihi Inda al-Muhaddisin wa al-Hanafiyyah. Majallah al-
Bahas al-Ilmi Fil Adab (20). 221

203



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

Mereka menjadikan Talqahu Nas Bil-Qabul sebagai kaedah alternatif terhadap lima syarat kesahihan
hadis yang telah ditetapkan oleh para muhaddisin.

Pendapat ketiga: Menyatakan bahawa istilah sahih dalam konteks ini merujuk kepada definisi sahih
yang digunakan oleh ahli fiqah, bukan definisi sahih yang digunakan oleh ahli hadis.

Analisis pendapat di dalam risalah

Syekh Abdul Fattah Abu Ghuddah telah memulakan risalah ini dengan menegaskan bahawa hadis yang
boleh dijadikan hujjah di dalam menentukan sesebuah hukum (Hadis Magbul) tidak terbatas kepada
hadis sahih dan hadis hassan sahaja. Bahkah ia merangkumi beberapa jenis hadis lain lagi, yang salah
satunya adalah Talga Nas Bil-Qabul.

Beliau telah membawa 10 pandangan para ulama dalam menyokong kenyataan ini. 10 pandangan
tersebut boleh diringkaskan berdasarkan dalam jadual berikut :

No Ulama Kitab Komentar

Termasuk daripada Hadis Maqgbul juga adalah Hadis
Bahar al-lazi Zajar | yang Talga Ulama Bil-Qabul walau pun hadis
tersebut tidak memiliki sanad yang sahih.*

Perkataan ini al-Tirmizi — para ulama hadis telah
mengamalkan hadis ini — mengisyaratkan bahawa
hadis ini telah dikuatkan dengan pendapat ahli ilmu.
Ta’aqqubat ala | Dan tidak sedikit para ulama yang menjelaskan
1 Imam Suyuti Mauduat bahawa di antara tanda sesebuah hadis itu sahih,
adalah ahli ilmu menggunakan hadis tersebut, walau
pun hadis itu tidak memiliki sanad yang dapat
dipertanggungjawabkan.*

“Sebahagian para ulama menegaskan, sesebuah
hadis akan dinilai sebagai sahih apabila telah Talqa
Nas Bil-Qabul, walaupun tidak memiliki sanad yang
sahih” >

Hadis tentang kesucian air laut ini memiliki sanad
yang tidak dapat diterima oleh ahli hadis. Namun
hadis ini tetapi sahih di sisi ku, kerana para ulama

Tadrib ar-Rawi

Al-Istizkar

) Imam Ibnu telah Talga Hu Bil-Qabul.
Abdil Bar Hadis tentang satu dinar adalah 24 qirat ini, melihat
At-Tamhid kepada komentar ramai para ulamg Qap kesepakgtan
orang ramai terhadap makna hadis ini, menjadikan
tidak perlu lagi kepada penelitian sanadnya.*
Imam Abu Kesahihan sesebuah hadis dapat diketahui apabila
3 Ishaq Al- | Tidak dijelaskan hadis itu telah masyhur di kalangan Imam-imam
Isfarayini hadis, dan mereka tidak mengingkarinya.®’
Imam Abu Terkqdang seorang anlh dapat mengetahm
. . kesahisah sesebuah hadis — selama mana di dalam
4 Hassan al- | Taqrib al-Madarik . . .
Haddar sanadnya tiada kazzab — melalui keserasian makna

hadis dengan ayat al-Quran, atau sebahagian usul-

32 As-Suyuti (1995). Al-Bahar Allazi Zajar. Saudi: Maktabah Al-Ghuraba Al-Asariyyah. 3/1277

33 As-Suyuti (2004) Ta'aqqubat as-Suyuti Ala Mauduaat Ibnu Al-Jauzi. Saudi: Darr al-Makkah Al-Mukarramah. 90
3 As-Suyuti (2010) Tadrib Ar-Rawi Fi Syarh Taqrib An-Nawawi. Saudi: Darr Ibn Al-Jawzi. 119

35 Ibn Abd al-Bar (2000) A/-Istizkar. Lubnan: Darr Al-Kutub Al-ilmiyyah. 1/159

36 Ibn Abd al-Bar (1967) At-Tamhid Lima Fil Muatta. Dar al-Qutaibah, 16/218

37 As-Suyuti (2010) Tadrib Ar-Rawi Fi Syarh Taqrib An-Nawawi. Saudi: Darr Ibn Al-Jawzi. 20

204



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

usul syariah. Lalu dia menerimanya dan beramal
dengannya.’®

Imam Ibnu

Hajar

Al-Afsah ala Nukat

Di antara ciri-ciri hadis maqgbul yang tidak
disebutkan oleh al-Iraqi, bahawa para ulama
bersepakat untuk mengamalkan madlul sesebuah
hadis. Maka hadis itu dianggap Maqgbul sehingga
wajib mengamalkannya. Perkara ini telah dijelaskan
oleh sebahagian besar para ulama usul.*’

Imam Ibnu al-

Qayyim al-
Hanbali

Ar-Ruh

Diantara dalil yang penyokong perkara ini — mayat
dapat mengetahui keadaan orang-orang yang hidup
yang menziarahi dan mengucapkan salam
kepadanya — adalah apa yang diamalkan oleh orang
ramai sejak dahulu sampai sekarang, iaitu amalan
talgin kepada jenazah di kuburnya. Di dalam
masalah ini ada hadis yang dinilai sebagai daif, yang
diriwayatkan oleh Abu Umamah. Walaupun hadis
ini walaupun tidak sabit sanadnya, namun dengan
tersebarnya pengamalan hadis ini ke segenap kota
dan penjuru tanpa ada yang mengingkarinya, ini
sedah memadai untuk memboleh pengamalannya.*’

Al-
bin

Imam
Kamal
Humam

Fath al-Qadir

Termasuk  daripada  perkara yang  boleh
mensahihkan hadis juga adalah amalan para ulama
yang bersesuaian dengan hadis tersebut. Dan Imam
Malik telah berkata, menjadi masyhurnya sesebuah
hadis di Madinah, dapat menjadikan hadis itu tidak
perlu kepada sanad yang sahih lagi.*!

Imam as-
Syakhawi

Fath al-Mughis

Begitu juga hadis yang Talaqgat al-Ummah Bil-
Qabul boleh diamalkan menurut pendapat yang
sahih, bahkan ia boleh berada pada kedudukan hadis
mutawatir yang boleh menaskhkan perkara yang
telah ditetapkan (Maqtuk). Sepertimana perkataan
Imam as-Syafie pada hadis tidak ada wasiat kepada
ahli waris.*

Allamah Soleh
al-Magpbili

Tidak dijelaskan

Apabila seorang muhaddis muta’khirin berkata
hadis ini tidak sahih, maka yang dia maksudkan
adalah tidak menepati syarat sahih yang khas (5
syarat). Dia tidak menafikan makna sahih yang
umum (yang digunakan oleh Muhaddisin
Mutagaddimin, fugaha dan usuliyyin iaitu hadis ini
diamalkan). Maka hadis itu masih ada kemungkinan
hadis itu Hassan, atau Daif, atau tidak boleh
diamalkan. Maka perlu diteliti lagi tentang status
hadis itu. Hadis Rasulullah saw tidak boleh ditolak
semata-mata  kerana pendapat yang masih
muhtamal.*

10

Syekh Ibrahim
As-Syibrulkhiti

Syarah  al-Arbain
al-Nawawiyyah

Yang dimaksudkan dengan tidak boleh beramal
dengan hadis daif di dalah hukum adalah selama

38 As-Suyuti (2010) Tadrib Ar-Rawi Fi Syarh Taqrib An-Nawawi. Saudi: Darr Ibn Al-Jawzi. 20

3 Al-Asgalani (2013) Al-Afsah Ala Nuqat Ibn As-Solah. Saudi: Darr Al-Maiman .299

40 Tbnu al-Qayyim (2010) Kitab Ar-Ruh. Saudi: Darr Alim Al-Fawaid. 1/32

4! Tbnu Al-Humam (1970) Syarah Fath Al-Qadir Ala Hidayah. Mesir: Mustafa Al-Bab Al-Halabi. 3/493
42 As-Syakhawi (2003) Fath Al-Mugish Bisyarhi Alfiyyah Al-Hadis. Mesir: Maktabah As-Sunnah. 1/350
43 Al-Magbili (1910) Al-Alam Ash-Syamikh. Mesir: Maktabah Syekh Al-Islam Hasan Husni. 692

205




Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

mana hadis itu tidak berlaku padanya Talgahu An-
Nas Bil-Qabul. Jika berlaku, maka jelaslah hadis itu
akan dianggap sebagai hujjah, dan boleh digunakan
di dalam hukum-hakam dan selainnya. Ini seperti
mana yang dijelaskan oleh Imam as-Syafie.**

Lalu beliau telah membawakan contoh 4 hadis yang berkalu padanya Talga An-Nas Bil-Qabul,

Matan Hadis Kitab Sebab Daif
. Tarikh kabir Hanya diriwayatkan
| Mo clizal pag csbiad adde ol o ) a8)5 a | qunon a1 Arba’ah dar@jalur Isa bin Yunus
22l | Mustadrak al- dari  Hisyam  bin

" | Hakim Hassan
15450 s (3 oy ails B o Ity V‘ﬁ Sunan at-Tirmizi Hanya diriwayatkan
o ) B Musnad Ahmad oleh  Umar  bin
iss o slandl g lod AN @y 5r2e Sunan Ad. | Rumman al-Balkhi
2 ale i Lo & Jsmy 036 1gin Jiul 0 ally | Darulquini

ad>1, 6&; pa (‘GT j (\jj >, g;‘; el V‘L"J
t,}ij\ o uwt 25>.=-J\ J"-‘: el (% o2 wa
o oV ak g ade il o B gy Sunan Tirmizi Di dalam sanadnya ada

3 - Al-Musanna bin as-
anl o Y Ak Y 4 Sobbah

Sunan Tirmizi Di dalam sanadnya ada
Ishak bin Abdullah bin

Abi Furwah

4 & Y o

Kesemua hadis yang beliau bawakan ini, adalah hadis yang dinilai sebagai daif melalui kaedah mustalah
al-Hadis, namun para ulama berinteraksi dengan hadis-hadis ini dengan cara berinteraksi dengan hadis
sahih kerana hadis-hadis ini diberikan catatan Talqahu Nas Bil-Qabul.

Kemudian beliau telah menutup risalah ini dengan perkataan Imam al-Asr Ash-Syekh Muhammad
Anwar Shah Kasymiri di dalam kitabnya Faid Al-Bari syarah kepada Sahih al-Bukhari, ketika beliau
membicarakan tentang sebuah bab yang Imam al-Bukhari namakan semperna sebuah hadis yang dinilai
sebagai daif, iaitu bab <)) sl 4ua sy ¥ (Tiada lagi wasiat kepada ahli waris). Beliau katakan, Hadis yang
digunakan oleh Imam Al-Bukhari ini adalah hadis yang daif dengan kesepakatan para ulama, namun
hukumnya tetap sabit melalui ijma. Kerana itulah hadis ini tetap digukan oleh Imam Al-Bukhari.

Namun adakah sesebuah hadis yang daif dapat menjadi sahih jika bertepatan dengan pegangan ijma?

Pendapat yang masyhur dikalangan para ulama masa kini, adalah tidak! Hadis itu akan tetap berada
pada kedudukannya yang asal. Kerana yang menjadi asas kepada status sesebuah hadis adalah
sanadnya. Dan sanad yang ada perawi daif tidak dapat ditukar statusnya kepada sahih.

Akan tetapi sebahagian para ulama berpendapat, apabila sesebuah hadis disokong oleh pengamalan
(para ulama), maka hadis itu dapat dinaikkan statusnya kepada hadis maqgbul. Dan pendapat inilah yang
lebih tepat di sisiku. sekalipun perkara ini mungkin dianggap berat bagi para pelampau pengkaji sanad.
Aku juga memang pernah menghadapi kekerasan mereka dalam menolak pendapat ini dengan alasan
kononnya merekalah yang paling tegas, paling cermat dan paling teliti dalam menilai sanad.

Di sisi ku tetaplah mengambil kira apa yang sebenarnya terjadi adalah lebih utama daripada
menggunakan kaedah-kaedah. Kerana kaedah-kaedah mengetahui hadis sahih ini dibuat adalah untuk

4 As-Syibrulkhiti (2018) Al-Futuhat Al- Wahbiyyah Bi Syarh Al-Arbain An-Nawawiyyah. Kashidah Lin-Nasyri Wa At-
Tawzik .101

206



Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

menghalang perkatan-perkataan yang tersebar, yang belum jelas penisbahannya, lalu disaring
menggunakan kaedah ini. Maka mengikut apa yang telah pun berlaku adalah lebih utama, dan
memeliharanya adalah lebih utama.

Beliau juga membawa perkataan gurunya Syekh Yusuf al-Binori yang juga merupakan murid utama
Syekh Anwar Kasymiri. Guru kami berkata, Tujuan daripada meneliti sanad hadis adalah supaya kita
dapat menghalang daripada masuk ke dalam agama perkara-perkara yang bukan dari sumbernya, bukan
untuk kita mengeluarkan perkara yang memang sudah sabit daripadanya.

Kesimpulan kajian

Kaedah Talqa Nas Bil-Qabul untuk menaik taraf hadis daif adalah salah satu kaedah yang diusulkan
dan digunakan oleh para ulama kita dari sejak awal penyusunan ilmu hadis lagi. Namun, kaedah ini
tidak dibincangkan secara mendalam oleh para ulama, sehingga menimbulkan persepsi bahawa ia
bertentangan dengan syarat-syarat hadis sahih yang telah disepakati oleh para muhaddisin. Riaksi para
ulama terhadap kaedah ini adalah

1. Menolak kaedah ini sebagai penaik taraf hadis daif.

2. Menerima kaedah ini untuk menaik taraf hadis daif kepada sahih, namun sahih yang digunakan oleh
ahli fikah, bukan ahli hadis.

3. Menerima kaedah ini sebagai penaik taraf hadis daif dengan istilah ahli hadis. Dan Syekh Abdul
Fattah Abu Ghuddah di dalam risalah ini bersetuju dengan pendapat ke tiga ini.

Rujukan

[1] Mahmud Sa’id Mamduh (2009), al-Syaza al-Fawwah min Akhbar al-Syeikh ‘Abd al-Fattah,
Kaherah : Dar al-Basair.

[2] Soroni, M. K. (2013). Pemikiran dan kritikan Syeikh ‘Abd Al-Fattah Abu Ghuddah dalam beberapa
isu ‘ulum al-hadith. Fitrah Islami Online, 47-77. Diperoleh daripada: https://adoc.pub/pemikiran-
dan-kritikan-syeikh-abd-al-fattah-abu-ghuddah-dala.html

[3] Abd Fattah Abu Ghuddah (2009). A¢-Takligat Al-Hafilah Ala Al-Ajwibah Al-Fadilah. Syira: Dar
As-salam.

[4] Mahmud al-Tahhan (2002), Taysir Mustolah al-Hadith, Pakistan: Maktabah Al-Haramain,

[5] Eymen Receb (2020) Ma Talagqathu al-Ummah bi al-Qabul. islam Hukuku Arastirmalari Dergisi,
Journal of  Islamic Law Studies (36) 105-129. Diperoleh daripada:
https://dergipark.org.tr/en/pub/ihad/issue/71622/1151089

[6] Zarkashi (1998) al-Nukat ‘ala Mugaddimah Ibn Solah. Saudi: Adwa as-Salaf

[7] Abdullah bin Ahmad (1981). Masail Al-Imam Ahmad bin Hambal Riwayatu Ibnihi. Lubnan: Al-
Maktabah Al-Islami.

[8] Al-Khallal (1989). Kitab al-Sunnah. Saudi: Dar ar-Rayah

[9] Muhammad Al-Mufti (2017). Mafhum Talagga Ummah Bil Qabul Fi Naqdi Hadisi. Majallah
Jamiah As-Syarigah. 239-262. Diperoleh daripada: https://search.emarefa.net/detail/BIM-871584

[10]  Wadihah Abdul Hadi (2018). Al-Talaqqi Bil-Qubul Wa Asaruhu Fi Taqwiyati al-Hadis ad-Daif
’inda al-Muhaddisin. Majallah as-Syariah Wa Ad-Dirasat Al-Islamiyyah 33(112). 155-204
https://doi.org/10.34120/jsis.v33i112.2511

[11]  Zakaria al-Ansari (1991) al-Hudud al-Anigah wa al-Takrifat ad-Dagiqah. Lubnan: Dar al-Fikr
al-Muasir.

[12]  Amal Abdullah (2021) Talaqqi al-Khabar bi al-Qabul wa Atharuhu fi al-Masail al-Usuliyyah,
Journal of King Abdul Aziz University Arts and Humanities 29(5): 67-106. Diperoleh daripada:
https://www.kau.edu.sa/Files/320/Researches/74046_47208.pdf

[13] Hasin, H., Jamilin, A. K., & Ramle, M. R. (2019). (xfasall dic cilagliall g aa) ol Euaall 4 o8 4y jlai:
Theory of Strengthening the Status of Hadith Through al-Syawahid and al-Mutaba’at. Journal Of
Hadith Studies, 4(1). https://doi.org/10.33102/johs.v4i1.64

[14] Muhammad bin Umar bin Salim (2004). Taqwiyyah Al-Hadis ad-Daif baina Al-Fuqaha wa al-
Muhaddisin. Majallah Jamiah Umm al-Qura Lil Ulum Syariah Wa Al-Lughah al-Arabiyyah (15).

207


https://search.emarefa.net/detail/BIM-871584

Vol 10. No. 2 (December 2025)| journalofhadith.usim.edu.my

[15] Yusuf al-Qaradawi (2019), Abd al-Fattah Abu Ghuddah : Allamah al-Hadith wa al-Figh wa
al-Lughah wa al-Da’wabh, https://iumsonline.org/ar/ContentDetails.aspx?ID=9622.

[16] Yahya, M.A., 2016. Sumbangan Ahl Al-Hadith Dan Peranannya Dalam Membangun
Ketamadunan Islam. Journal Of Hadith Studies.

[17]  Al-Asqalani (2013) al-Nukat Ala Kitab Ibn al-Solah. Saudi: Dar Al-Maiman.

[18]  Al-Jassas (1996) Ahkam al-Quran. Lubnan: Dar ihya al-Turath al-Arabi

[19] Ibn Abd al-Bar (1967) At-Tamhid Lima Fil Muatta. Dar al-Qutaibah

[20]  Khatib Al-Baghdadi (2000). Al-Faqih Wa Al-Mutafaqqih Saudi: Darr Ibnu Al-Jawzi.

[21]  Ibnu Daqiq al-Ed (2006) Al-Igtirah Fil Bayan Istilah. Jordan: Darr Ulum.

[22]  Al-Hazami (1984) Syurut Al-Aimmah Al-Khamsah. Lubnan: Darr al-Kutub [lmiyyah.

[23] Nafisah Muhammad Mahdi (2019). Asas Qubul al-Hadis Wa Raddihi Inda al-Muhaddisin wa
al-Hanafiyyah. Majallah al-Bahas al-Ilmi Fil Adab (20).

[24]  As-Suyuti (1995). Al-Bahar Allazi Zajar. Saudi: Maktabah Al-Ghuraba Al-Asariyyah.

[25]  As-Suyuti (2004) Ta’aqqubat as-Suyuti Ala Mauduaat Ibnu Al-Jauzi. Saudi: Darr al-Makkah
Al-Mukarramah

[26]  As-Suyuti (2010) Tadrib Ar-Rawi Fi Syarh Taqrib An-Nawawi. Saudi: Darr Ibn Al-Jawzi.

[27]  Ibn Abd al-Bar (2000) A/-Istizkar. Lubnan: Darr Al-Kutub Al-ilmiyyah.

[28]  Ibn Abd al-Bar (1967) At-Tamhid Lima Fil Muatta. Dar al-Qutaibah.

[29]  Ibnu al-Qayyim (2010) Kitab Ar-Ruh. Saudi: Darr Alim Al-Fawaid. 1/32

[30]  Ibnu Al-Humam (1970) Syarah Fath Al-Qadir Ala Hidayah. Mesir: Mustafa Al-Bab Al-Halabi.

[31]  As-Syakhawi (2003) Fath Al-Mugish Bisyarhi Alfiyyah Al-Hadis. Mesir: Maktabah As-Sunnah

[32] Al-Magbili (1910) Al-Alam Ash-Syamikh. Mesir: Maktabah Syekh Al-Islam Hasan Husni.

[33]  As-Syibrulkhiti (2018) Al-Futuhat Al- Wahbiyyah Bi Syarh Al-Arbain An-
Nawawiyyah.Mesir: Kashidah Lin-Nasyri Wa At-Tawzik

208


https://iumsonline.org/ar/ContentDetails.aspx?ID=9622.

